IL «<PURO DOPO»

ENDLIFE NOTEBOOK

Ferdinando Tartaglia
e Emanuele Severino

PADOVA

L]
L]
L]
L]
° PADOVA UNIVERSITY P RESS
L]
L]
°






Prima edizione 2026, Padova University Press

Titolo originale:
IL «PURO DOPO». Ferdinando Tartaglia ¢ Emanuele Severino.

ISBN 978-88-6938-514-8
© 2026 Padova University Press
Universita degli Studi di Padova

via 8 Febbraio 2, Padova
www.padovauniversitypress.it

This book has been peer reviewed

©0clo

This work is licensed under a Creative Commons Attribution International
License, CC BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/




Collana Endlife NoteBook, ENB

Direzione Scientifica / Scientific Direction
Ines Testoni

Comitato Scientifico / Scientific Committee

» Hiroaki Ambo * University of Yamagata, Japan

* Maria Armezzani * FISPPA, Universita di Padova, Italy

* Franca Benini « SDB, Universita di Padova, Italy

* Amedeo Boros ¢ FISPPA, Universita di Padova, Italy

* Mihaela Bucuta * Stephan Blaga University, Sibiu, Romania

 Fiorella Calabrese * DCTV, Universita di Padova, Italy

* Hervé Cavallera * Universita del Salento, Italy

» Sadananda Das ¢ Leipzig University, Germany

* Diego De Leo ¢ Griffith University -Brisbane, Australia

* Matteo Galletti » Dip. Lettere e Filosofia, Universita di Firenze, Italy

* Giulio Goggi * Universita Vita e Salute, Milano, Italy

* Illetterati Luca * FISPPA, Universita di Padova, Italy

» Panagiotis Pentaris * School of Human Sciences, University of Greenwich, UK

» Shoshi Keisari * The school of creative arts therapies & the Gerontology department,
University of Haifa, Israel

» Tamara Kohn ¢ Faculty of Arts, Melbourne, University, Australia ¢ tkohn@unimelb.edu.au

* llaria Malaguti « FISPPA, Universita di Padova, Italy

* Bethan Michael-Fox ¢ Faculty of Arts and Social Sciences dell’Open University of
Bedfordshire, UK

» Francesca Marini * FISPPA, Universita di Padova, Italy

 Cristina Marogna * FISPPA, Universita di Padova, Italy

* Marcello Meli « DISLL, Universita di Padova, Italy

» Laura Nota * FISPPA, Universita di Padova, Italy

* Hod Orkibi * The school of creative arts therapies, University of Haifa, Israel

* Alberto Pelissero * StudiUm, Universita di Torino, Italy

* Giorgio Perilongo ¢ Dip SDB, Universita di Padova, Italy

* Annamaria Perino ¢ Dipartimento di Sociologia e Ricerca Sociale, Universita di Trento,
Italy

* Gabriele Pulli » Universita degli Studi di Salerno, Italy

» Egidio Robusto * FISPPA, Universita di Padova, Italy

» Giorgio Scalici * NOVA University * Lisbon, Portugal

* Renske Visser ¢ Faculty of Health and Medical, Sciences, University of Surrey

* Michael Wieser ¢ Alpen University, Klagenfurt, Austria

* Roseline Yong ¢ Akita University * Graduate School of Medicine, Japan

* Adriano Zamperini * FISPPA, Universita di Padova, Italy



Comitato editoriale / Editorial board
Laura Liberale, Erika Iacona, Gianmarco Biancalani, Lorenza Palazzo, Sara
Pompele

Razionale

Endlife BookNotes, ENB, ¢ una collana della Padova University Press che
accoglie contributi italiani e internazionali, in una delle seguenti lingue: italiano,
inglese, francese, tedesco e spagnolo. ENB affronta alcune delle questioni
chiave che circondano le attuali discussioni intorno alla morte e al morire, utili
per fornire spunti in grado di sviluppare la conoscenza in questo campo. La
definizione di che cosa significhi morte ¢ importante, e ENB da ampio spazio a
questo tema, ma ¢ importante considerare anche altre questioni, ovvero quelle
che derivano da tali punti di partenza e che delineano 1’orizzonte pit ampio di
riferimento nella rappresentazione del senso del morire. Accogliendo argomenti
che definiscono la morte nelle sue implicazioni filosofiche, psicologiche,
antropologiche, culturali, mediche e religiose, ENB vuole aprire un’ampia
discussione tra studiosi che lavorano in diverse discipline. La proposta ¢ che
gli specialisti discutano di queste tematiche partendo dalla loro peculiare
prospettiva, ma sempre riconoscendo che I’interesse individuale e collettivo
per la morte ¢ funzione di un processo di costruzione culturale storicamente
determinato. Alcuni dei problemi piu significativi affrontati in contesti clinici,
politici e formativi, come per esempio le decisioni terapeutiche, la morte
e il valore della vita, i confini tra la vita e la morte, le varie forme di vita
umana biologica che versa in uno stato di minima coscienza o in uno stato
vegetativo permanente, sono sempre gestiti in modo differenziato nei diversi
contesti culturali, in base al modo con cui sono rappresentati i rapporti tra vita
e aldila. ENB vuole dunque promuovere lo sviluppo di una coscienza sociale
e interculturale su queste tematiche, per facilitare la formazione di un pensiero
critico aperto, in grado di ridurre la generalizzata rimozione della morte e del
morire negli scenari della contemporaneita.

Rationale

Endlife BookNotes, ENB, is a Padova University Press series that includes
Italian and international contributions in one of the following languages:
Italian, English, French, German and Spanish. ENB addresses some of the
key issues surrounding the current discussions around death and dying, useful
to provide insights to develop knowledge in this field. Whilst defining death
is important, and ENB gives wide space to this theme, also other issues
derived from the different definitions contribute to offer a wider horizon in the
depiction of the sense of dying.



By accepting topics that define death according to philosophical, psychological,
anthropological, cultural, medical and religious implications, ENB wants to
open a wide discussion among scholars working in different disciplines. The
proposal is that specialists discuss these issues starting from their peculiar
perspective, but always recognizing that the individual and collective interest
in death is a function of a cultural construction process, historically determined.
Some of the most significant problems faced in clinical, political and
educational contexts, such as therapeutic decisions, death and the value of life,
the boundaries between life and death, the various forms of human biological
life in a state of minimum consciousness or in a permanent vegetative state,
are always handled differently in different cultural contexts, according to the
way the relationship between life and afterlife is represented. ENB therefore
wants to promote the development of a social and intercultural awareness on
these issues, to facilitate the formation of an open and shared critical thinking
reducing the wide spread contemporary removal of death and dying.

Editing

Gli autori sono tenuti ad utilizzare i template a disposizione sul sito della
Padova University Press, disponibili a questo link:

Authors are required to use the templates available on the Padova University
Press website, available at this link:
https://www.padovauniversitypress.it/norme-editoriali-e-template






IL «PURO DOPO»

Ferdinando Tartaglia e Emanuele Severino

«La luce splende nelle
tenebre — non sopraffatta! -
ma nelle tenebre!»

(K. Barth)

«La verita di Tartaglia sta
enormemente al di la delle
sue parole [,,,] La sua parola
¢ “profezia” del puro dopo»

(S. Quinzio)

A Daniele,
da cui tanto ho imparato



INDICE

Capitolo I: L’ “esigenza” di eternita del tutto nel cristianesimo
(e il destino)

1. “Tutti i momenti del tempo sono presenti a Dio nella loro attualita” ......7
2. San Francesco, Hegel, Leopardi........ccccocevericnncenncencinceececeeceeneeeene 23
NOTA 1: 1l “Coro dei morti” nello sguardo del destino................cccccoerveuen... 31
NOTA 2: Sulla “doppiezza” metafisica del cristianesimo...............ccccoveeu..... 32
3. L’eterno apparire del destino e la volonta (in quanto tale deicida)......... 34
NOTA 1: Sull’apparire della verita nella filosofia greca e nel cristianesimo

................................................................................................................................. 42
NOTA 2: Sull’apparire della verita in ambito “realiStico.........ccoeeoreoreneunene. 44
NOTA 3: Per un approfondimento delle due note precedenti (Plotino,

mediatore fra Platone € AGOStINO) .........cuveeeeeneneinereeiresereiseeiseseneresenne 47

Capitolo II: Per una conoscenza pura dell’escatologico “dopo”

1. Riapparire della “carne” nel deStino ..........ceveveeereeeereireineinrerernerneienenenens 55
2. Resurrezione della carne in Cristo (ripensata nel destino) ............ccc...... 62
NOTA 1: Sulla relazione fra Io trascendentale e i0 empirico....................... 75
NOTA 2: La resurrezione di Cristo é la prova che é Dio? (e il problema del

SOSLTAtO PEITNANENIEE) ......veveirieeirireirieirieisiestsises sttt 77
NOTA 3: Puo l'eternita “incominciare”? (Sul buono e cattivo “dopo”)....... 81
3. Mysterium iniquitatis e la fine del mondo (in Paolo, nella Bibbia e nel

ESEINO) ..ttt ettt ettt bbbt 91
NOTA: Sull’apparente contrapposizione in san Paolo fra 1Ts e 2Ts (M.

HEIAEGEEL) ...ttt sttt 103
4. Sul Millenarismo (Gioacchino da Fiore) e I’Anticristo (e il destino).....106



NOTA: Sulla fede come contraddizione (negata dal destino)....................... 116

Capitolo III: Ferdinando tartaglia, profeta del destino

1. 11 “Dio” necessario e il Dio impossibile......c..c.ccvireunirreineieenieneineireieienanes 122
2. Meister Eckhart e Ferdinando Tartaglia .........ccocceovceveencnncnncnncennnennn. 135
3. Tartaglia indovino del grande “NO” e dell’ancor pit grande “SI”......... 136
4. 11 “segreto troppo MIGLIOTE ........oevruerrevererireieireierieieieiseenesessesssesenssssesnn 143
5. Tartaglia: la “nuova logica” e il problema del fondamento.................... 153
6. Fondamento, fondare, fondazione.........oweeeeeveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeseereenenns 157

Capitolo IV: “Tesi per la fine del problema di Dio”

1. “Un’altra pasqua pitl DEAtA” .......cccoeveveirevereieineineieneieiseeesiessesesseessessseens 164
NOTA: Le parole € I'0OItre DIO.........ccreeereeereeireerieriereeneeseeseeeie s 169
2. Critica al concetto di “incommensurabilitd”........c.ccocoeeeeeencnernernerernnenn. 173
NOTA: Karl Barth, negatore con misura dell’analogia entis..........ccocco...... 177
3. “Tesi per la fine del problema di Dio” (1) ..cccccveerereererrerernreeeireeneneenennes 178
4. “Tesi per la fine del problema di Dio” (2) ...cccovvereeneeneineineieinenciseireeeeen. 189
5. Considerazioni CONCIUSIVE .........cueveverevereueiereierenereiereieseneseneseneeeneeenne 196
NOTA: Tartaglia € 1a POESIA........coeveeveeirieirireisieiriseirirerissisirsisissisinsisinsisiees 203



AVVERTENZA

Il titolo sarebbe potuto essere Cristianesimo estremo, tanto il tema dell’oltre
(oltre 'vomo, oltre Dio) in Ferdinando Tartaglia (sacerdote scomunicato vitando
nel 1946) e — chiarita l’abissale differenza fra “terra pura” e “terra isolata” - in
Emanuele Severino appare decisivo per entrambi. Per condurre il cristianesimo al
proprio livello inconscio piu coerente e sommo e ciog, diremmo, in base al concetto
metafisico di Dio inteso come Infinita perfezione, dunque compiuto, non mancante
di nulla, in cui tutti i momenti del tempo sono presenti nella loro attualita concreta
(cfr. Catechismo della Chesa Cattolica, n. 600). A loro volta percio non solo da
sempre esistenti idealiter, quasi che il loro lato “materiale” sia percio stesso nulla e
dal suo nulla, oltre che dal nulla di un qualsiasi “sostrato”, nell’eternita, Dio lo crei:
creatio ex nihilo sui et subjecti. La compiutezza e perfezione di Dio, se non si
sostituiscono i concetti con I'immaginazione, dunque aggiungendo assurdamente
altro all’Intero, esigendo un’interpretazione puramente metaforica della creazione.
E Tartaglia, come si vedra, che vuol scardinare alla radice 'idea canonica di Dio
(negando con pari energia ogni forma di ateismo), rifiuta a “Dio” il predicato di
“creatore” — analogamente Meister Eckhart, che considera “creatore” Gott, cioé
quel che Dio ¢ per I'uvomo (una configurazione antropomorfica, dunque), non la
Gottheit, abissale identita ultima e insondabile di “Dio”, al di 1a del suo stesso esser
Padre e Trinitario - Ungrund, lo dice Bohme, oltre ogni fondamento
metafisicamente stabilito; Divinidad, lo chiama S. Giovanni della Croce (Deus
absconditus, lo dice Isaia).

Emanuele Severino, é chiaro, nel suo unico Libro, non intende affatto condurre
il cristianesimo all’estremo, cio¢ alla sua terminale compiutezza: nulla di tutto cio.
Muovendo dall’Incontrovertibile (qui diamo per scontata una certa conoscenza del
suo pensiero), cioe dal destino, che ¢ dire I'apparire dell’esser sé in sintesi con la
propria autonegantesi negazione, mostra la necessita di negare ogni forma di atto
creativo (il “fare”), stante I'eternita dell’ente in quanto ente. Implicante, come tale,
inauditi sviluppi, tanto incontrovertibili e necessari, quanto assolutamente
“spaventosi” e “insperati”.

Ma, appunto, in tal modo, diciamo, potendo dare !'impressione (errata) di
incontrarsi con quel cristianesimo apparentemente senza sconti, cui si riferisce il
teologo padre Giuseppe Barzaghi, nei suoi dialoghi con Severino. Che tuttavia non
puo fare a meno del diventar nulla e da nulla del mondo, né dell’eupraxia e percio
solo all’apparenza rinunciando alla creatio ex nihilo, mostrando di non
prendendola alla lettera.



Per quanti sforzi si facciano, infatti, per non negare esser sé dell’ente (ma allora
riconoscendo impossibile un tempo in cui 'ente sia niente), il cristianesimo, se da
un lato non nasce come sapienza incontrovertibile, ma di fede (Cristo ¢ Dio),
dunque come mito (I"esser sé” ridotto a controvertibilita!), dall’altro tale
(grandiosa) forma mitologica si presenta sin da principio avvolta dalla persuasione
ontologica greca circa il (far) diventar altro/nulla (e da altro/nulla), assunta come
“evidenza innegabile”. (Portando dunque in sé il veleno che “destinalmente” lo
uccide: Leopardi, Nietzsche).

Non a caso Tartaglia, che vuol essere “estremo” — e lo fu anche come uomo,
dando la sua vita per I’ “idea” -, se per un verso ripudia la figura di Dio in quanto
“creatore” («l’aberrazione piu grave del vecchio teismo»), impetuosamente
sconvolgendone la classica immagine complessiva, per un altro non cessa di
intendere Dio sotto il segno del “fare” e cioé come “salvatore” (dunque
presupponendo, con Tommaso e la teologia tradizionale — che Tartaglia mostra
esplicitamente di considerare «buffoneria» e «fiaba per bambini» -, che le cose
lasciate a sé stesse sono nulla) e “serviente” (a servizio, daccapo, dell’'uomo e del
mondo, che non possono bastare a se stessi, essendo per loro natura ed essenza un
precipitare nel nulla). Non esitando, insieme, a concepire il cosiddetto “nuovo,
grande Dio” come «efficiente ed efficace» - esprimendo cosi nel modo piu
perspicuo, nell’atto stesso in cui vuol essere indice del prodigioso Nuovo — «Io sono
futurgo / Io sono novurgo» —, ’anima piu antica dell’antico. Il piu vecchio errore
(nello sguardo del destino).

Gli ¢ che il cristianesimo non puo liberarsi del proprio coessenziale fardello di
follia — la fede nel (far) diventar nulla e da nulla, implicante la fede nell’esser nulla
da parte dell’essente —, senza cessare di esser sé, confluendo, e cosi trasfigurandosi,
nel destino stesso. Il culmine cui, restando sé, dovrebbe tendere, non potendo
allora costituirsi piu che come consapevole immagine, mito e metafora (grandiosa
e insuperabile, diciamo, nel sentiero della Notte) del destino.

Rispetto a tale impossibilita, I eresia radicale del sacerdote Ferdinando Tartaglia
— che intende sovvertire da cima a fondo la pitt ampia idea di “cultura” (occidentale,
ma, implicitamente, anche orientale), non esitando a rifiutare per intero il passato
in tutte le sue opposizioni concettuali tanto note, quanto a suo avviso fallimentari
(teismo-ateismo, spiritualismo-materialismo, trascendenza-immanenza, necessita-
contingenza, essenza-esistenza, idealismo-realismo, gnosticismo-agnosticismo,
dogmatismo-problematicismo...) —, ci pare assuma uno speciale significato. Esposta
negli anni immediatamente precedenti la stesura della Struttura originaria (1958)
(il terreno in cui gli ulteriori e formidabili scritti di E. Severino «ricevono il senso
che ¢ loro proprio»), dunque della sua incubazione, essa si presenta come
un’esigenza di purezza oltreumana/oltredivina, attraverso un linguaggio



paradossale e anzi contraddittorio, demolitore di ogni schema, oltremodo
intransigente nel suo perentorio esercizio parossistico di autosuperamento, sede ed
espressione di un rovello tanto sublime e visionario quanto a tratti insopportabile
e inintelligibile. Non potendo non fallire - ¢ lui per primo a riconoscerlo — nella
sua iperbolica, ma assolutamente vuota, purezza, per conseguenza sparendo ben
presto dal circuito cultural-filosofico italiano.

In questo lavoro, un’ulteriore occasione per noi di rimeditazione circa il senso
ultimo del cristianesimo (icona rovesciata del destino), noi intendiamo considerare
la figura, per sé incollocabile/ingestibile, di Ferdinando Tartaglia — che ha lasciato
un’opera immensa, per lo piu inedita -, indicandolo bensi come apripista e profeta,
in disperata e intrepida solitudine, di un nuovo, inaudito e sconvolgente ordine
ontologico (cosi I'hanno inteso pensatori come Sergio Quinzio e Sergio Givone),
non perd lasciando nella pit astratta e assoluta indeterminatezza 1'Evento
annunziato, ma concretamente indicandolo come la testimonianza del destino
(quale ¢é poi apparsa nei volumi di Emanuele Severino sino al 2019, anno della sua
morte). La piu piena e compiuta concretezza, di cui ¢ assolutamente privo il suo
astrattissimo - ossessivo, insostenibile, contraddittorio - wvaticinio. Quel
«novpostinfinitamente moltopitichedio» che le sue impervie glossolalie
scompostamente additano.

Cio rispetto a cui, proviamo a dire, Tartaglia € stato, in qualche modo
(altrimenti inesplicabile), un eroico Battista divinatore: un’ingovernabile ventata
che, inconsapevole, annuncia la Tempesta.



L’ “ESIGENZA” DI ETERNITA DEL TUTTO NEL
CRISTIANESIMO (E IL DESTINO)

1. «TUTTII MOMENTI DEL TEMPO SONO PRESENTI A DIO NELLA
LORO ATTUALITA»

Nulla esiste che non sia in relazione immediata con Dio e, mediante Dio, con
tutte le altre cose. In Deo vivimus, movemur et sumus (At 17, 28). Solo cosi qualcosa
€ cid che davvero essa significa ed é. Solo cosi se ne ha un concetto concreto.
Separata da Dio, ogni cosa ¢ impossibile e quindi inesistente. L’impossibile € cio
che viene affermato quando si pensa che qualcosa esista separatamente da Dio
(concetto astratto delle cose — di qualsiasi cosa). Come separata, la cosa ¢ altro da
cid che essa significa ed ¢ in concreta relazione (sia pur distinta nel suo esser cio
che specificamente ¢). Se tale “altro”, s’é detto, & innanzitutto il nulla, non essendo
tuttavia in verita nulla, essa appare pur come “qualcosa” (in quanto errare: positivo
significare del contenuto, I'errore, che ¢ appunto nulla) e dunque come alterita
relativa. Che puo tuttavia apparire come tale, dunque come negata, solo nel
concetto concreto. Come appare allora nel concetto astratto — essa che, se in verita
¢ X, si costituisce in quanto errore come non-X? Non come non-X (che presuppone
il concreto, dunque X e cio¢ la connessione la cui negazione ¢ negata). E, certo,
nemmeno come X, visto che proprio X, in quanto tale, &€ negato. Dunque si alterita
(non-X), ma mascherata. Come un positivo, assunto come autonomo e
indipendente, che nell’alienazione della verita non si presenta come negazione
(=come non-X). Diciamolo K: K ¢ il contenuto che si manifesta nella “coscienza”
(apparire) errante che ne nega inconsapevolmente il nesso innegabile. Che percio
non puo non apparire. Si che allora, da un lato, appare X come tale (appare
I'innegabile nesso: X in relazione a Dio); dall’altro, X come K: il primo, benché
appaia, trattato come un nulla; il secondo riconosciuto come il vero, esso che ¢ il
falso. Nella coscienza errante (concetto astratto di X) appaiono entrambi: X, pur
luminoso per 'onnipresenza di Dio, come se neppure ci fosse; non-X, nelle vesti di
K, che celano il suo esser negazione del concreto suo esser in relazione con Dio.



Ponendo (vivendo) K (in quanto immediato esisto dell’isolamento di X), si sta
cosi ponendo (vivendo) che X - che, s’¢ detto, esiste e appare: in ipso sumus... - ¢
K e poiché K é non-X mascherato, che X ¢ non-X. Concetto astratto dell’isolamento
di X (concetto astratto del concetto astratto di X), in cui X & eguagliato al suo
opposto, laddove esplicitamente s’intende invece porre I'incontraddittorieta in
quanto K=K. Che, in forma mascherata (daccapo), vale come non-X=non-X:
tentativo di incontraddittorieta della (inconsapevole) contraddizione, onde X
rovesciato & posto identico a sé. Rovesciamento “incontraddittorio” del
contraddittorio rovesciamento dell’esser sé (di X).

Laddove va chiarito che I’apparire isolato di K, che non ¢ X o che ¢ non-X, non
€ tuttavia incommensurabile ad X (cioé totaliter alter), altrimenti non ne potrebbe
nemmeno essere la negazione; il che significa che la differenza fra X e K, nello
sguardo del destino, implica, al fondo, un’identita comune (sia Y): I' “esser sé=K”
essendo lo stesso X, non perd, da un lato, nel suo apparire in quanto separato dal
destino, ché non apparirebbe nemmeno come “K” - e, in ogni caso, non sarebbe la
negazione dello stesso X; ma neppure, dall’altro, nel suo apparire in quanto unito
al destino, ché apparirebbe proprio come X — e anche in questo caso non ne sarebbe
la negazione; ma in quanto distinto dalla sua autentica appartenenza al destino,
dunque né esplicitamente unito né realmente separato; oppure — apparendo tale
identita comune (= il frammento “Y”) nello sguardo del destino -, come separato
dalla sua separazione, ma, insieme, come distinto dalla struttura del destino: ecco
Y. Cfr. cap. IV, § 2.

Si diceva dunque: rovesciamento apparentemente incontraddittorio (K=K) del
contraddittorio rovesciamento di X. Ma, a sua volta, anche tale rovesciamento ¢ in
relazione con Dio! Eterno allora anch’esso, come tutte le cose, perché se e poiché
quidquid est in Deo est, allora — e necessariamente — quidquid Deus est. Ove la
differenza, di quantita, ¢ fra il Tutto e la parte (distinta, non separata), non di
qualita; la differenza cioé non ¢ ontologica, quasi che Dio avesse in sé non-Dio,
cio¢ il suo, non men vero, contraddittorio. Esistenti percio come due opposte verita
reciprocamente escludentisi. Dio, che & “Vita”, non ospita in sé la morte e cioé il
diventar nulla da parte di cio che prima di essere era nulla, dunque qualcosa che
esiste liberamente e indipendentemente da Dio e di cui Dio non puo saper nulla.
(Dio ha si in sé il “tempo” come Chronos — o Natura leopardiana - che divora e
annienta le sue creature dopo averle create, ma non pit che come eterna immagine
errata — follia, errare, sogno — del variare del mondo). Eterno dunque anche il
rovescio di X nell’eterna regione rovesciata di Dio. In cui abita tutto il “male” e il
“dolore” (e dunque la stessa morte), ma, in quanto scaravoltati, esistenti solo
nell’eterna alienazione (del resto eternamente oltrepassata dall’infinito Rovescio
del rovescio). Anche l'errare & eterno (ma non lo €& l'errore che & nulla). Tutte
inesistenze e impossibilita dunque, se non in quanto eterni erramenti, che Dio
porta eternamente in sé come infinitamente circoscritti e percio oltrepassati.



Si dira che 'argomentazione dipende da un gigantesco presupposto (“nulla esiste
e appare se non in relazione a Dio”), come tale del tutto arbitrario. Laddove, a
guardar bene, si tratta invece, formalmente, di un teorema, dedotto
dall’innegabilita dell’esistenza della “verita”, la quale, se non esistesse, sarebbe pur
verita che non esiste. Fosse allora verita il Caso (non il nulla simpliciter — ex nihilo
nihil fit -, ma il nulla-destinato-all’ente e percio il Divenire, che ¢ poi lo stesso; si
che, necessariamente, accadra sempre “qualcosa”, anche la pit imprevista e
imprevedibile), ne segue che nessuna cosa sarebbe quel che in verita essa ¢ e
significa, se non intesa in relazione necessaria con il Caso (o Divenire: unico nesso
necessario non  contraddittorio). Impossibilita dunque dell'inesistenza
dell’Assoluto e, insieme, impossibilita dell’isolamento (di qualcosa dall’ Assoluto,
qual che sia), che non si tratti dell’errare, stante che - ecco il teorema -
I'isolamento é il fondamento della non-verita. (Si badi: lo stesso errare non ¢ in
verita isolato, ma lo & nell'inconsapevole autocoscienza di sé). Impossibilita
dell’errore, non dell’errare corrispondente; del contraddittorio, non del correlativo
contraddirsi, in cui non accade che non si pensi nulla, ma che, inconsapevolmente,
ci si trovi a pensare che il cerchio (X) ¢ quadrato (K) e cio¢ si pensi il nulla
(nell’infinita dei modi del suo positivo significare). L’errare si trova
inconsapevolmente a pensare, senza portare il proprio pensiero nel linguaggio, che
X é K, cioé non-X.

Al fondo allora della cristiana natura lapsa, la natura originaria ¢ tuttavia ancora
li, dinanzi a noi manifesta, inevitabilmente presente e splendente come vi &
presente e spendente Dio. «La gloria di colui che tutto move / per I'universo
penetra e risplende / in una parte pit e meno altrove» (Paradiso, [, vv. 1-3). Benché
per speculum et in aenigmate, il santo, a suo modo, la riconosce. («Tutto € pieno
del verbo», dice la grande mistica sant’Angela da Foligno) (cfr. § 3, NOTA).
L’immane stratificazione delle interpretazioni strumentali che nei secoli I’hanno
sepolta non '’hanno tuttavia annientata. La densa coltre di accecamenti progressivi
(di concezioni isolate dell’isolamento! che ¢ dire di contraddizioni: X=non-X)?, cui

1 Diciamo cosi, giacché I'isolamento (concetto isolato di X: l’errore, contenuto nullo dell’errare),
inteso in verita, non € a sua volta isolatamente inteso, ma concretamente saputo come errore, e cioe
come quel che in verita I’errante pensa quando pensa isolando: invece di X, non-X. E se I'isolamento
dell’isolamento di X ¢ la posizione inconscia di X=non-X (=se I'isolamento di X, manifesto all’errante
nelle vesti di K, & posto come verita, segue che, poiché appare in verita — nel cielo del concetto astratto
di X - anche X, visto ma non guardato, ecco che gli ¢ immediatamente riferito come predicato K, e
cioé non-X), questo sapere che stiamo esprimendo — che sa cio che il contraddicentesi errare non sa
— si costituisce a sua volta come sapere non isolato dell’isolamento dell’isolamento di X. Concetto
concreto della contraddizione, che appare dunque come negata: negazione di X=non-X: X é X e non
& non-X (laddove nel concetto astratto la contraddizione ¢ invece inconsapevolmente posta come
affermata — essa che, per costituirsi, richiede la presenza di entrambi i momenti identificati: 'apparire
di X come X, nel suo concreto significato e, insieme, della sua negazione-K, maschera di non-X).

2 Ripetiamo: 'apparire di X come X (innegabile: nulla potendo apparire se non appare la verita),
ciecamente assunto (=sconnesso da Dio) - si che X, che pur appare, in tale cecita é pur visto ma non



sfugge — diciamo cosi - la “cosa in sé”, non eliminano la Radice stessa
dell'incessante interpretare, che ha pur nell’interpretato ultimo - il dato - la
propria stessa condizione di possibilita (non potendo risolversi la serie in
indefinitum, dissolvendosi altrimenti il processo stesso dell’interpretare; come
dunque non puo non esserci un dato ultimo che non sia a sua volta interpretazione
di un piu ristretto dato ecc. ecc., cosi non puo non esserci un interpretante ultimo
che non sia a sua volta interpretato da un pil ampio interpretante ecc. ecc.:
I'irreperibilita dell’interpretante come tale, rincorso all’infinito, implicherebbe
Iirreperibilita - linesistenza - dell’interpretato: impossibilita della “semiosi
infinita”). (Aristotele l'aveva intuito: Dio e materia prima costituiscono
rispettivamente il sommo e I'imo cosi dell’ontologia, come della gnoseologia).

Sia pura allora il carattere teorematico della tesi secondo cui I'isolamento ¢ la
fonte dell’errore, perché mai privilegiare, come pare, I’Assoluto (innegabile) nel
suo volto cristiano? (Ma intanto si aggiunga: stante 'innegabilita dell’esistenza
della verita, cioe dell’Assoluto, qual che sia, e della conseguente innegabilita per
cui una cosa astrattamente separata dall’Assoluto ¢ e significa altro da cio che ¢ e
significa nella relazione concreta ad esso, segue che un’epoca, come la nostra,
disinteressata di principio al tema dell’” Assoluto” — quasi reliquato del tempo che
fu -, nonostante tutto il suo sbandierato spirito “scientifico”, inevitabilmente non
si nutrira d’altro che di astrazioni ed errori. O I"”’uomo” ¢ uomo in quanto € un
rivolgersi all’ Assoluto).

La domanda ¢ ben legittima: perché, parlando di Assoluto, ’abbiamo gia in
qualche modo identificato in cornice cristiana?

D’altra parte ¢ facile dire “cristianesimo”. Solo per fare un paio di esempi, fra i
numerosi possibili, circa il carattere altamente problematico della questione.
Pensiamo a Meister Eckhart, forse il pitt grande dei mistici di ogni tempo, frate
domenicano (XII-XIV sec.), “allievo” di Agostino e legato sino alla morte
all’autorita della Chiesa e all’ortodossia della “vera fede” che egli non intese mai
ricusare ritenendosene fedele interprete: fu accusato e processato (nell’anno stesso,
il 1328, in cui mori) per il carattere eretico di certe sue tesi estremiste. Nelle quali
papa Giovanni XXII e la Commissione vescovile che le giudico, nonostante le
intenzioni “cristiane” del grande pensatore (che godette in seguito
dell’ammirazione di Hegel, Schopenhauer e Heidegger), un pericolo per la Chiesa
e per 'identita “cristiana”. Per un altro verso, pensiamo a Giovanni Gentile, che si
dichiarava del tutto esplicitamente “cristiano, anzi cattolico”, la cui Opera
(unitamente a quella dell’amico-avversario Benedetto Croce), fu messa all’indice
dal tribunale del Santo Uffizio (1934). In fondo entrambi — Eckhart e Gentile: cosi

guardato —, si manifesta immediatamente come quel non-X mascherato che é K (non-X potendo
apparire in quanto tale e dunque come negato, solo nel concetto concreto di X). Considerare K come
Pesistente significa predicarlo inconsapevolmente di X. Dire cioé che questo che appare (e che in
verita € X) & K (o ¢ il “dato” interpretato come K) & dire (pensare, vivere) che X & K e cioé che X é non-
X.

10



lontani, eppur cosi vicini —, ciascuno a suo modo, vedevano nel Cristo, l'uomo-Dio,
il paradigma di ogni uomo, portando all’estremo il gran tema agostiniano (ma
anzitutto socratico-platonico), della veritas in nobis, onde si cela in noi un culmine,
in cui, “idealisticamente”, non solo deve dirsi che I'uomo e “simile” a Dio (“a sua
immagine”), «ma assolutamente identico e lo stesso che egli &, assolutamente»? (la
similitudine implicando anche estraneita e differenza).

Certo che alcuni capisaldi dovranno pur esser tenuti fermi, salvo trovarsi fra le
mani “qualcosa” di irriconoscibile e incommensurabile rispetto a cid che il
cristianesimo storicamente € stato e istituzionalmente continua ad essere.
Anzitutto 'ontologia greca, che ne costituisce I'irrinunciabile base; dunque I'idea
della contrapposizione estrema fra l'essere e il nulla (t0 médamé 6n, nihil
absolutum). Solo alla luce della quale il Regno di Dio pud esser pensato come
“totale” e cioé come cio al di fuori del quale non vi & nulla. Quando il cristianesimo
si fa carico di tale “idea”, la considera nel senso portato alla luce dalla filosofia
greca. Analogamente, quando il cristianesimo si rivolge alla “verita”, sia pure che
ne faccia oggetto di fede (e la fede, in quanto tale, non ¢ in grado di respingere il
dubbio correlativo, anzi necessariamente implicandolo), ma intendendola
comunque come ’'innegabile (e in tal senso supponendo che possa esistere almeno
un lampo di fede, nella vita di un uomo, in cui, come pretende Gesu, non
haesitaverit in corde suo: Mc 11, 23). Ebbene, da dove ricava 'idea della verita non
come tesi indeterminatamente affermata, ma come cio che ¢ incontrovertibilmente
vero, se non dall’epistéme e cioe dall’ontologia greca?

E tuttavia pare non vi sia cristianesimo se non tenendo fermo, oltre a cio e in
contrasto con quanto sbrigativamente si ¢ detto sopra (troppo sbrigativamente,
stante la pesantezza dell’argomento), che se Dio ¢ eterno, il mondo non lo ¢ affatto
e che anzi esso ¢’¢, ma per un atto di libera volonta divina (creatio ex nihilo), si che
sarebbe potuto non essere e, con esso, anche 'uomo. (Laddove Eckhart e Gentile,
proprio dicendosi “cristiani”, non intendendo eterno il mondo, ché lo concepiscono
come creato e anzi come incessantemente creato, intendono purtuttavia eterno
I””uomo”, nella sua essenza divina — e percid come creatore del mondo e dell’'uomo
medesimo, in quanto empiricamente determinato nello spazio e nel tempo)*.

3 Meister Eckhart, Sermoni tedeschi, trad. it. a cura di Marco Vannini, Adelphi, Milano 1985, p. 235.

4 Cosi, non solo idealistico-attualisticamente Gentile (gia con Hegel "’ uomo” é la stessa autocoscienza
di Dio), ma anche il frate domenicano Eckhart: «Percid io sono causa originaria di me stesso secondo
il mio essere che ¢ eterno, e non secondo il mio divenire, che e temporale. Percio io sono non nato, e,
secondo il modo del mio non esser nato, non posso mai morire. Secondo il modo del mio non esser
nato, io sono stato in eterno, e sono ora, e rimarro in eterno. Cosa invece sono secondo il mio esser
nato [come Tizio o Caio], dovra morire ed essere annientato, perché ¢ mortale, e percid deve
corrompersi col tempo. Nella mia nascita eterna nacquero tutte le cose, ed io fui causa originaria di
me stesso e di tutte le cose; e, se non lo avessi voluto, né io né le cose sarebbero; ma se io non fossi,
neanche Dio sarebbe...» (Ibid. p. 137): dal sermone Beati pauperes spiritu, quia ipsorum est regnum
coelorum. Indubbiamente il testo piu vertiginoso e strabiliante di Eckhart. Si capisce che quello che

11



Lasciamo per ora in sospeso questo formidabile problema (restando tuttavia
fermo il teorema secondo cui solo in relazione all’Assoluto una cosa ¢ cid che in
verita essa ¢; fuori di tale connessione, isolatamente intesa, essa ¢ e significa altro:
concetto astratto della cosa).

Privilegiare il cristianesimo non significa ancora nulla, s’¢ appena visto, se non
si chiarisce di quale cristianesimo si tratta’. Restando poi da giustificare
I'innegabilita del “prescelto”. La concretezza del teorema in parola (non piu
genericamente inteso) non potendo poi dipendere dalla mera volonta (fede) che le
cose stiano in un certo modo anziché in un altro (in infiniti altri).

Diciamo allora che, in questo senso, il “cristianesimo” vale per noi, in prima
battuta, come orizzonte sperimentale, in cui verificare la concretezza del teorema
(I'isolamento dall’Assoluto ¢ il fondamento dell’errore), ma anche, e piu in
profondita, come configurazione onto-metafisica (assai problematica nella sua
identita, come s’¢ visto), da ripensare a fondo a partire dalle sue “classiche”
(tradizionali), coordinate paolino-agostiniano-tomistiche, a tutt’oggi tenute ferme

Hegel giudichera profetico, Guglielmo d’Ockham, contemporaneo del domenicano, lo consider6d una
farneticazione. E si tratta di tre “teologi”!

5 Considerando che i vari modi storici di intendere il cristianesimo implicano ciascuno una (anche
cospicua) differente idea di Dio - sottese tutte da un’identita di fondo, per cui “Dio”, in ogni caso, &
inteso come eterna potenza. Cosi, tornando all’esemplificazione, il Dio di Eckhart, differente dal Dio
della tradizione cristiana, cui egli stesso intende tuttavia restar fedele (dunque concepito non come
smentita, ma come un approfondimento o un’intensificazione di esso), si configura, a dirla in breve,
come Divinita (Gottheit) oltrepassante il suo stesso volto di “trinitaria paternitd” (Gott), dunque
sostenendo da un lato una sorta di super-trascendenza, riflettentesi eguale, dall’altro, nel fondo
dell’anima dell’uomo (Grund der Seele): dunque identico, ma anche, inevitabilmente — Eckhart é pur
un frate medioevale! - diverso (Eckhart oscilla in merito: nel passo sopra citato giunge addirittura a
sostenere I'identita pura fra uomo, nella sua essenza, e “Dio”, dunque un perfetto immanentismo —
del resto impensabile nel quadro stesso della teologia cristiana entro il quale lui per primo voleva
mantenersi). Si tratterebbe allora, piti coerentemente, di una forma di panenteismo (=il mondo ¢ in
Dio, essendone, insieme, infinitamente oltrepassato), speculativamente ereditata da Plotino. Mentre
il “Dio” di Gentile — un formidabile pensatore, molto piu vicino a Nietzsche di quanto in genere si
creda, ingiustamente emarginato in Italia per ragioni politiche, del tutto sconosciuto all’estero —, nella
prospettiva anti-assolutistica del suo idealismo attuale, & ’Atto (trascendentale) del pensiero come
Forma eterna del divenire. Che e dire del pensiero divino in quanto umano, attualmente pensante,
come la Fonte unitaria della corrente del divenire storico, che Io (puo dire ogni uomo) produco: qui
si che l'identita fra Dio e Uomo non ammette differenze! Rispetto a cid, come si puo facilmente
intendere, la Gottheit di Eckhart, baricentro della teologia del frate, appare come mero mito,
presupposto naturalisticamente al divenire del Pensare in atto, fuor del quale, nulla. Come si vede, in
queste parole povere, si tratta di una differenza davvero enorme fra i due “Deéi”, pur sottesa
dall’identita dell’essere entrambi, Atto e Gottheit, eterni e potenti. (Vero & che nel suo oscillare ad
altezze prive di ossigeno, Eckhart riferisce la potenza solo a Gott, onde la Gottheit, tutto
oltrepassando, sarebbe al di la della potenza stessa, ma ¢é inevitabile che, assecondando le sue
intenzioni, risulterebbe del tutto incomprensibile come Gott ne potrebbe mai scaturire. In Plotino —
che resta il paradigma greco di elezione per la mistica cristiana — essendo chiarissimo che I'Intelletto
o Nous, analogo di Gott, & prodotto dall'Uno/Gottheit).

12



dalla Chiesa cattolica e da papi filosofi come Paolo VI, Giovanni Paolo II e
Benedetto XVI.

E dunque: non solo tutti caduti in Adamo, ma Tutto cade con lui, anche lintera
Natura. Con il “peccato”, ogni cosa cade nell’isolamento e nella desolazione. E perd
non assolutamente. La terra desolata porta ancora e sempre alla propria radice,
nonostante la catastrofe avvenuta, le tracce dell’antico splendore. Si che ogni cosa
mantiene in sé un doppio volto: il nuovo deserto e ’antico Giardino. Non alla pari,
come non lo sono errore e verita. Dunque ¢ il Giardino che include in sé stesso la
propria desolazione (temporanea, benché atroce e apparentemente vittoriosa).
Ogni cosa € quindi innanzitutto pura; un tratto di “para-diso”: come tale € presso
Dio. Cosi, nel suo splendore, essa appare (niente esiste ed appare se non in
relazione con Dio) e tuttavia, per 'onto-gnoseologica catastrofe sopraggiunta,
come se fosse niente (prima ancora che dolore e morte il castigo riguarda infatti
I'ignoranza, la non conoscenza della verita)®. In risalto, la terra desolata: non
specchio e allegoria di verita, piuttosto tavolo di lavoro, molteplicita caotica di
possibili strumenti utili alla sopravvivenza in questo mondo fattosi cupo, ostile,
minaccioso. C’e¢ qualcosa, si direbbe, di ultra-potente che vela la verita e che in
fondo ¢ assolutamente impotente rispetto a questa: esso domina (“principe del
mondo”, lo chiama S. Weil - cfr. nota 6 —, pensando alla metafora giovannea e
paolina di Satana), ma gia Eschilo intuiva che 'accadimento di hybris ¢ governato
da Dike e ne ¢ a servizio (Agamennone, vv. 218-21), benché s’illuda di vivere il
rapporto inverso; analogamente per Manzoni il caso ¢ strumento della divina
provvidenza. Cosi dunque il deserto rispetto al Giardino - che ri-fiorira, perché da
sempre fiorisce silenzioso entro ogni cosa (semper nascitur, semper natus est: ¢ la
formula cristiana che risale a Pietro Lombardo). Eterna anche nel suo rovescio, per
altro non mai cosi rovesciato da consentire al deserto di non essere il rovescio di
Dio.

Ogni momento o stato del mondo ¢ eterno in Dio, anche il piu orrendo e
aberrante. E Dio ¢€ tutto in tutto (Deus omnia in omnibus: 1Cor, 15, 28), onde tutto
si esprime in ogni cosa, si che, in qualche modo, ogni cosa € in ogni altra cosa («C’¢e
una presenza reale di Dio in ogni cosa», scrive S. Weil)’.

Ma, daccapo, di che Dio si sta parlando? Se ne da poi per scontata I’esistenza?

“Dio” ¢ I'Essere, che necessariamente &, perché ¢ impossibile che 'Essere non
sia. Non dovremo allora considerare I'innegabile radicalita del principio di
identita/non contraddizione come [Pautentico “argomento ontologico”? (In

6 Ripensando cristianamente il “mito della caverna” di Platone, S. Weil scrive: «Noi nasciamo e
viviamo nella menzogna. Non ci sono date che menzogne. Noi stessi, perfino: crediamo di vedere noi
stessi e non vediamo che I'ombra di noi stessi. Conosci te stesso: precetto impraticabile nella caverna»
(La Grecia e le intuizioni precristiane, trad. it. a cura di M. Pieracci e C. Campo, Rusconi, Milano 1973,
p- 75).

7 L'ombra e la grazia, trad. it. a cura di F. Fortini, Rusconi, Milano 1985, p. 76.

13



originaria sintesi con I’élenchos della propria autonegantesi negazione: cio che
Aristotele porta si potentemente in luce per primo, considerandolo tuttavia
inessenziale all’innegabilita del principio, che perd, senza la propria negazione
negata, assume il tratto del dogma, laddove in merito ¢ proprio la fede ad essere
totalmente esclusa). Originariamente scongiurante pero la classica e tradizionale
concezione di esso per cui l'essente ¢ si di necessita, ma solo e sintanto che ¢,
perché quando non ¢, allora non ¢ (riferendo in tal modo il niente al non niente,
giacché non é del niente che si é convinti che sia diventato niente). Né vale lasciarsi
sconcertare dalla sopravvalutata domanda: perché I'essere e non piuttosto il nulla?
- che rimbalza da Melisso a Leibniz a Schelling a Heidegger e che, a ben guardare,
nonché profonda non ¢ nemmeno superficiale. Risposta (ovvia): perché il nulla non
e!

E d’altra parte non si dovra dire di ogni essere che ¢ (a suo modo) I’Essere? Cioe
di ogni ente in quanto € un non-niente (al pitt un niente relativo, nel senso cioe che
X non éY, ma non che X, che ¢ un modo d’esser non-niente, ¢ nulla)? Certamente
si! Il che significa che I'impossibilita, per ogni ente, di esser niente — per I’esser sé
di ogni ente, di non esser l'altro da sé e dunque quell’assolutamente altro che ¢ il
niente® — significa la necessita, per ogni ente, dunque per ’ente in quanto ente, di
essere eterno.

La negazione dell’opposizione (sul fondamento alienato dell’interpretazione
cronologica del principio, onde gli opposti son tali sinché si oppongono, dunque
nell’oscura convinzione che ci sia un tempo in cui niente e non-niente,
infinitamente differenti, sono pur identici!) e cioé della differenza dei differenti
(essere e niente, 'ente e il proprio altro; relativo e assoluto), se da un lato
necessariamente la presuppone (giacché per negare I'opposizione degli opposti €
innanzitutto necessario che gli opposti appaiano come tali, non potendo altrimenti
esser negati, costituendo cosi il positivo essere della negazione, che percio, alla
radice, si fonda su quel che rifiuta)’; dall’altro, proprio per poter esser sé stessa e

8 Restando chiarito — cfr. E. Severino, L’aporetica del nulla e il suo risolvimento, in La struttura
originaria, Adelphi, Milano 1981 (nuova edizione ampliata), cap. IV — «che il nulla é nulla (come gia
Gorgia osservava) non in quanto I’assoluto negativo sia qualcosa (sia pure I’assoluto negativo), ma in
quanto il positivo significare del nulla é quel certo significare che esso é» (ivi, p. 223).

9 Sembrerebbe tuttavia che in tal modo si stia presupponendo che la verita (apparire della differenza
dei differenti: 'apparire del nocciolo del destino), necessariamente appaia entro la sua negazione, per
conseguenza non potendo questa nemmeno esistere o risultando impossibile. D’altra parte se entro
la negazione della differenza non apparisse la stessa differenza affermata dal destino, la negazione si
troverebbe a negare una fede, dunque altro dal destino — onde questo privato della sua negazione non
potrebbe essere quello che di necessita esso deve essere e cioé negazione della sua negazione. Da un
lato & dunque necessario che nella negazione della differenza appaia la differenza autentica (quella
stessa affermata dal destino), dall’altro se vi apparisse apparirebbe il destino e la negazione
risulterebbe impossibile. L’aporia € risolta (cfr. Testimoniando il destino, Adelphi, Milano 2019,
Seconda e Quarta Postilla al cap. I) mostrando che la negazione nega bensi la stessa negazione che il
destino afferma, non perd apparendo essa in sintesi con 'autonegazione della sua negazione, ma da
questa distinta (non separata — ché daccapo non sarebbe che una fede, dunque altro), che & dire

14



non altro da sé, tien fermo implicitamente quel che esplicitamente nega; potendosi
anche dire: la negazione del “determinato”, che € un esser sé e non altro da sé
(differenza dei differenti), ¢ a sua volta un determinato. L’innegabilita dell’esser
sé/non esser I'altro da sé significa dunque non diventar (identico a) tale altro
(relativamente o assolutamente: altro ente o niente), dunque significa essere
eterno. La negazione di cio0 si rivela autonegazione, si che I'innegabilita dell’esser
sé/esser eterno da parte di ogni ente (non essendo un credere/volere: né come fides
qua né come fides quae) include, nella concretezza propria, la citata autonegantesi
negazione come negata (cfr. 'Opera di Emanuele Severino). Si aggiunga — ed &
parimenti essenziale —: apparire dell’esser sé/non esser l'altro (autonegantesi
negazione negata inclusa), altrimenti non vi sarebbe “esser sé”, cioé essere identico
a sé (essere=essere); non vi sarebbe il necessario “sdoppiamento” dell’ente identico
a sé stesso (che & uno in quanto & “due”)!’. Dunque un essente di cui non appare il
suo esser sé¢/non esser I’altro, si che per conseguenza non appare il suo escludere
l'opposto, e che allora, al di fuori dell’apparire (“coscienza”, “pensiero”), esso &,
soltanto, questa negazione di non esser sé, cio¢ «é un essente che pur sempre
appare: appare, nella teoria realistica, come cio cui questa esclusione non appare
[...] e che dunque si costituisce e si mostra come qualcosa che, in quanto isolato da
quella esclusione»!! & appunto solo in sé identico a sé (noema isolato dalla
dimensione dianoetica: mero A), non ¢ per sé identico a sé (A=A). Dunque
oggettivamente aperto alla possibilita di esser altro (in quanto non innegabilmente
negata). Se ne conclude che «I’essente in quanto essente appare»!? e cioe che

distinta dall’élenchos che ne costituisce la concreta incontrovertibilita (la quale, daccapo, se apparisse,
apparirebbe il destino e allora la negazione sarebbe I'impossibile). In questo ristretto senso sara
corretto affermare che nella negazione «non puo apparire la stessa differenza dei differenti che appare
nella struttura originaria» (ibid., p. 268).

10 L’apparire di X includendo originariamente I’apparire dello stesso apparire (="I0”) di X; o fra le
cose che appaiono necessariamente appare il loro stesso apparire: “autocoscienza” originaria (Io=Io;
Io-X=I0-X), non risultante alla fine di un cammino (da Platone a Hegel), in cui si “produrrebbe”,
essendo allora, cid che s’incontra, altro da cid che, incontrandolo, si fa innanzi (autocoscienza
mancata). E certo che lo stesso apparire dell’apparire a sua volta appare, non perd successivamente o
entro un apparire pitt ampio, ma originariamente: i “tre” - coscienza dell’autocoscienza — essendo il
medesimo apparire (di X). (Seguitando all’infinito non si farebbe che ripetere la struttura originaria
dell’apparire in quanto apparire dell’apparire di sé). Cosi lo del destino, ma contrastato
dall’isolamento; onde tale struttura, che pure € a fondamento della stessa contraddizione, resta per lo
pilt un inconscio, nella misura in cui, pur apparendo, non ¢é incluso dal linguaggio asservito alla terra
isolata. Di E. Severino, si veda in merito, ad es.: Introduzione alla nuova edizione de La struttura
originaria, cit., § 10 e “La terra e ’essenza dell’'uomo”, in Essenza del nichilismo [1972], seconda
edizione ampliata, Adelphi, Milano 1982, §§ XVII-XVIIL. (Si pensi dunque a “Dio” non come a cid IN
CUI appare il Tutto, ma come allo stesso apparire del Tutto: all’Apparire supremo in quanto infinita
coscienza dell’autocoscienza di sé e dell’infinita totalita eterna dell’ente: v. nota 15).

11 E. Severino, Tautétés, Adelphi, Milano 1995, p. 106.

12 E. Severino, Oltrepassare, Adelphi, Milano 2007.

15



I'apparire (della verita) appartiene all’essenza dell’ente in quanto tale (risultando
altrimenti negata I'innegabilita dell’esser sé dell’ente in quanto ente).

L’innegabile consistendo dunque, alla sua aurea Radice, nell’apparire dell’esser
sé/non esser I'altro da sé, inclusivo della propria negazione negata. Quello che
Severino, in fondo gia a partire da Essenza del nichilismo (1972) chiama destino
(della necessita)'. Percid “Dio” (se si vuol usare un termine cosi nichilisticamente
pregiudicato) — cio¢ lo stesso esser sé al suo diapason di concretezza — va concepito
come Apparire (infinito del Tutto).

Ma allora: differente che sia nelle pur varie prospettive, il Dio cristiano, come lo
s’intenda, crea il mondo (veritas est potentia, dice san Tommaso e, come potenza,
crea). Dunque gli enti del mondo non sono eterni. E non si tratta forse dell’ovvieta
pit manifesta ed evidente? Non ¢ allora 'altro pensiero, quello dell’eternita del
tutto, senza differenza in cid (“in cid”, cioé quanto all’eternita, non senza che
esistano le differenze eterne), un’idea assai bizzarra e anzi del tutto sconclusionata?

E tuttavia, il Catechismo della Chiesa Cattolica (2018) — d’ora in poi citato entro
il testo con la sigla CCC -, alta e chiarissima espressione della versione tradizionale
del cristianesimo, al paragrafo 600, dice: «Tutti i momenti del tempo sono presenti
a Dio nella loro attualita». Tutti! E, necessariamente, nella loro concretezza; non
privi cioé di nulla — ché altrimenti Dio ne ignorerebbe qualche tratto (che sarebbe

13 «Il de-stino della necessita & lo stare [che il prefisso “de” intensifica] della necessita, cioe della
verita: lo stare che differisce da ogni tentativo di stare, da parte della necessita a cui il mortale si &
rivolto stabilendosi all’interno della terra isolata [dal destino]. Lo stare del destino della verita é
I’assoluta innegabilita dello stante» (Oltrepassare, cit., pp. 260-1). Tenuto conto ulteriormente che
«’autonegazione della negazione dell’esser sé ¢, insieme, autonegazione della negazione dell’apparire
dell’esser sé» (E. Severino, Testimoniando il destino, cit., p. 70): non solo dunque per la ragione appena
esposta sopra (per cui l'apparire appartiene all’essenza dell’essente in quanto necessariamente
identico a sé), ma anche perché la confutazione (élenchos) della negazione di cio che appare mostra
- oltrepassando la fenomenologia, per la quale si dice che X &, perché appare, senza discutere oltre, e
cioé come mai non sia possibile, dopo aver provato a negare X, a negarne I'apparire, per affermare la
cui esistenza sarebbe allora necessario rispondere che € perché a sua volta appare (cosi innescando
un rinvio in indefinitum in cui risulta introvabile il fondamento dell’esistenza dello X di partenza) —
che tale negazione puo negare cio che appare (proprio esso e non altro), solo in quanto esso appare
(la negazione non avendo altrimenti oggetto su cui esercitarsi); in tal guisa, come accade per la
negazione dell’esser sé, presupponendo quel che nega (fondandosi su quel che rifiuta: cfr. nota 10 —
per di piu, qualora intendesse essere negazione dell’apparire in quanto tale, costituendone
contraddittoriamente un’individuazione). Cfr. E. Severino (fra i tanti luoghi possibili), Oltrepassare,
p- 250. Né - ripetiamo (vedi nota 9) — 'apparire dell’apparire di X consiste in un ulteriore e pitt ampio
apparire rispetto al primo apparire e quello uno pit ampio ancora ecc. ecc., essendo invece,
originariamente, il medesimo apparire nel suo essere insieme, apparendo X, apparire di sé: fra le cose
che appaiono appare dunque anche il loro apparire. Apparire dell’apparire: la coscienza di X
costituendosi immediatamente come coscienza della coscienza di X. (E ciog, in ultimo, come coscienza
dell’autocoscienza di X: trinita dell’apparire in cui i “tre” sono il medesimo nel suo esser sé, “diverso”
da sé solo in quanto € anche un riferirsi a sé e percio, identico e insieme diverso: «il riferimento
implica la differenza, il riferimento a sé implica 'identita»: E. Severino, La struttura originaria, cit., p.
93). Cfr. anche nota 10.

16



allora nulla e percio radicalmente an-archico, libero e slegato dall’ Arché divina). In
Dio appare dunque da sempre, in forma sincronica, la totalita concreta della
diacronia del mondo, ove questa non ¢ cancellata come tale (daccapo, Dio ne
ignorerebbe la concretezza se i “prima” e 1 “poi”, livellati nella differenza loro, non
fossero quello che essi sono manifestandosi nel mondo, in cui il “poi” non appare
ancora quando appare il “prima”), ma vi appare nel suo carattere sopraggiungente,
onde Papparire ¢ doppio: appare la successione come tale, cosi come appare nel
mondo (I'intera storia del mondo come concretamente viene vissuta dagli uvomini
erranti), ma appare anche l'esser insieme di tutti “i momenti” successivi (non
annientati perd come “successivi’, come sarebbe — in un unico apparire - se il
precedente, perdendo la propria identita di “precedente”, cessasse di esser tale per
poter apparire insieme al “successivo”, che cesserebbe a sua volta d’esser tale: la
simultaneita del “prima” e del “poi” essendo allora un cerchio quadrato). In Dio
appare invece (primo apparire: I'incluso) il loro concreto “via-via”, all’interno del
loro apparire non “via-via” (secondo apparire: I'includente); o la successione
concreta che appare nel mondo (primo apparire: inscritto) e che in Dio appare
senza residui (secondo apparire: circoscritto), non vi appare a sua volta in forma
successiva. Anche: 'apparire “diveniente” degli eventi appare come tale all’interno
di un non-diveniente apparire. Se il secondo apparire non € sopraggiungente
rispetto al proprio contenuto - 'apparire incluso -, non per questo ne cancella il
carattere sopraggiungente. Giacché lo Sguardo divino, necessariamente
onniavvolgente, raccoglie insieme, simultaneamente, sia tutto il dolore del mondo
cosi come ¢é stato vissuto (e non solo dagli uomini, ma da parte della totalita degli
essenti; dunque dal “cavallo stramazzato” o dalla “foglia incartocciata”, finanche
dal «rivo strozzato che gorgoglia»), sia il contesto di infinita Gioia che lo oltrepassa
da sempre e per sempre!. (Dio, unita di sé e del proprio altro negato — dunque

14 Agostino scrive che Dio «prevede il futuro, vede il presente o rivede il passato non cosi come
accade a noi, ma in tutt’altro modo, assolutamente diverso dal nostro modo di pensare [...] cosicché
cio che accade nel tempo, il futuro che ancora non ¢, il presente che ¢, il passato che non ¢é piu, Egli
lo abbraccia tutto [simultaneamente] con la sua presenza stabile ed eterna» (La citta di Dio, a cura di
L. Alici, Bompiani, Milano 2015). Diciamo perd che é necessita, stante la sua onniscienza senza
eccezione, che Dio veda la storia del mondo non solo cosi, ma anche — dicevamo sopra — come la
vedono gli uomini. E dunque in forma sincronica si, ma senza che il contenuto cosi raccolto (e nel
quale il “prima” e il “poi” appaiono insieme) appaia privo (o privato) della sua interna successione
(nella quale il “poi” non appare ancora quando appare il “prima”). In tal guisa ’apparire unitario
divino (lo sguardo di Dio sul mondo) dell’apparire molteplice di tutti i “prima” e di tutti i “poi” non
ne cancella il carattere diacronico; o la successione, in tale sguardo sincronico, non diventa
simultaneita simpliciter, ma appare non in successione: la successione appare non in successione, e
cioé in un apparire unico (e unitario) a sua volta non successivo (come lo & invece I'apparire degli
eventi che appare durante il tempo storico). Insomma lo “sguardo” di Dio non fulmina ’apparire
diacronico-sopraggiungente vissuto dai mortali, annientandolo (la diacronia diventerebbe altro da sé,
cioé sincronia, annientandosi come tale: azzeramento della differenza fra i “prima” e i “poi”), ma la
include in sé (apparire inscritto) entro un apparire sincronico-non sopraggiungente circoscritto — a
sua volta incluso entro l'infinito contesto della Gloria dei Cieli, redentore della totalita del dolore del

17



negato nel suo esser assunto, entro il proprio orizzonte alienato, separatamente da
Dio e percio creduto non come eterno. Il che importa un’autentica rivoluzione del
concetto classico-greco del divenire come diventar nulla e da nulla, unanimemente
condiviso).

Nell’eterno sguardo di “Dio” (che - si diceva: cfr. finale nota 10 — non & un Essere
ulteriore rispetto a tale infinito Apparire), ’ente in quanto ente (non solo 'ente in
quanto “idea”), dunque lo stesso “mondo”, € eterno. Laddove l'eternita di ogni
momento della storia del mondo implica necessariamente la “contemporaneita” di
tutti gli altri momenti; o meglio, visto che “eternita” non significa “nello stesso
tempo”, la loro identica e assoluta attualita. Non pero, si diceva, venendo meno il
carattere di successione che essi mostrano nello sguardo dei mortali: sguardo
errante (in cui il divenire, come diventar altro, & inteso come indiscutibile uscire e
tornare nel nulla da parte dei non-eterni), ma pur sempre “qualcosa”, dunque
eternol.

L’apparire di cui stiamo dicendo, ribadiamo, ¢ quindi doppio: sguardo (errante)
dell'uomo (molteplicita di sguardi, si che I’apparire degli eventi & esso stesso in
successione), raccolto e unitariamente conservato come tale nell’altro che lo
contiene in sé: lo sguardo (indiveniente, onni-abbracciante) di “Dio” — in cui il
“divenire” & visto come sopraggiungere e congedarsi, nell’Apparire, degli eterni
unitamente al loro stesso specifico apparire. E anzi triplo (cfr. cap. II, nota 19),
giacché in Dio la dolorosa, disperante vicenda mortale appare come infinitamente
oltrepassata nella Gloria della Gioia. E dunque: sguardo finito errante, sguardo
finito in verita, sguardo infinito della Verita (=Apparire infinito del Tutto). Tre
sfere concentriche.

mondo, in quell'immensita ridotto a un minimum (in cui € tuttavia conservata in tutta la sua
concretezza l'intera Notte del mondo). Su questa linea, diciamo — liberato dalle scorie nichilistiche
che ne inquinano il pensiero -, si trova di fatto e a suo modo il pitt grande teologo protestante del
‘900, Karl Barth, quando scrive che «tutto il tempo, dalle piu lontane epoche preistoriche al piu
lontano futuro, € eternita» (L’epistola ai Romani, trad. it. a cura di G. Miegge, Feltrinelli, Milano 1974,
p. 294).

15 Ha scritto E. Severino: «Chi ha una qualche convinzione cristiana, chiama questo “Dio che conosce
I'vomo”, che lo conosce anche prima di averlo creato, che lo conoscerebbe anche se non lo avesse
creato, e quindi conosce tutta la luce della coscienza umana. In questa prospettiva la luce della
coscienza risplende anche se non esiste nell’'uvomo. C’é un apparire umano del mondo, in mente Dei,
che si costituisce indipendentemente dall’esistenza dell’esser uvomo». (L’identita del destino. Lezioni
veneziane, Rizzoli, Milano 2009, p. 90). (Diciamo: se e poiché Dio conosce tutto dell’esser uomo,
I’espressione “in mente Dei” non pud avere un valore riduttivo di tale conoscenza. D’altra parte non
pud anche non averlo, posto che Dio crea — dunque “qualcosa” che necessariamente si aggiunge. Ma
allora: 1) questo “qualcosa”, uscendo dal nulla gli & del tutto imprevedibile; 2) Dio non & onnisciente.
Oppure lo & ma allora non crea nulla e I'espressione “in mente Dei” risulta senz’altro superflua e
“Dio” & l'apparire dell’eternita del Tutto).

18



Come potremo ancora intendere Dio come creatore e anzi come libero creatore
- nel qual caso il mondo essendo potuto restare un nulla? (Si che la creazione -
intesa esplicitamente come atto di “misericordia” onde si dona I’essere a cio che ¢
nulla - si rivela implicitamente un atto aberrante e assassino, giacché “uccide”
preliminarmente un non-nulla, per potergli dare poi I'essere: cfr. nota 14). E
dunque, guardando all’Apocalisse (tradizionalmente intesa), a Dio come
annientatore (del vecchio mondo: «Poi vidi un cielo nuovo e una terra nuova...»:
Ap 21, 1). Dunque “Dio” come il principio stesso dell’identificazione degli
assolutamente opposti? Il “Dio” della Follia?

Non si dovrebbe dire allora che se é Dio non crea e se crea non é Dio? (Ma “chi”
potrebbe allora dirsi davvero “creatore”, se creare significa, producendo il nuovo,
far essere quel che non ¢ nell’atto stesso in cui, annientando il vecchio aspetto del
mondo, si fa non essere quel che &? Se cioé “creare” implica I’errore estremo e cioé
I'impossibile sovrapposizione di essere e nulla?).

Si che, lo anticipavamo, I’espressione “in Dio” (che abbiamo usato) € equivoca e
rischia percio di esser fraintesa quasi evocasse il “luogo” ultrapotente che rende
eterno cid che non lo ¢é affatto di suo. E invece I'ente in quanto ente ad essere
eterno, per il semplice motivo per cui pensare che non lo sia € pensare che I'essente
¢ niente (cioé ¢ pensare che il contenuto della contraddizione sia e ciog¢, infine, &
pensare il nulla — che non € un non pensar nulla).

D’altra parte, chiediamo, a proposito di quale altro Dio oltre quello cristiano si
giunge a sostenere che tutti gli eventi storici sono eternamente “presenti” a Lui? E
percio, anche se non s’intende giungere a cio che ¢ pur potentemente implicito in
tale asserzione, che sono tutti eterni?'® Quale altro Dio, soprattutto secondo la
predicazione di Paolo, giunge a garantire, attraverso suo Figlio Gesu Cristo, un
destino di eternita anche al “corpo”, non solo umano, si anzi - benché
implicitamente, ma inevitabilmente visto che anche «tutta la creazione geme e
soffre le doglie del parto»: Rm 8, 22 — a ogni forma di corporeita, che ¢ dire

16 Perché sarebbe implicita questa tesi? Perché se — come ufficialmente e da sempre il cristianesimo
sostiene — in Dio le cose preesistessero intelligibiliter e cioé preesistessero tutte in lui si, ma non piu
che come similitudines (di sé stesse in quanto create: san Tommaso), allora qualcosa di esse, all’atto
della creazione, verrebbe dal proprio nulla. Ergo Dio, in un sol colpo, dovrebbe esser riconosciuto
finito e ignorante! Laddove é proprio questo che ci si trova del tutto involontariamente a sostenere
laddove, citando santa Caterina da Siena, del resto in linea con tutta la teologia cristiana, il
Catechismo della Chiesa Cattolica scrive: «... hai guardato in te medesimo la tua creatura e ti sei
innamorato di lei; per amore infatti tu I’hai creata» (§ 356). E in questo senso che la teologia cristiana
sostiene da sempre che se nulla preesiste all’atto della creazione (creatio ex nihilo et subiecti), d’altra
parte tutto preesiste in Dio. Una formula pregnante e profonda che porta tuttavia in seno la
contraddizione fatale che, a mo’ di fiume carsico, verra progressivamente e irresistibilmente a galla
esplodendo con la “morte di Dio” leopardiano/nietzscheana. Necessita del nichilismo (inautentica
rispetto alla necessita del destino, ma, all’interno dell’isolamento, assolutamente vincolante).

19



all’intera Natura?!” E, dal canto suo, Agostino richiama il passo evangelico, in cui
Gesu dice che «nemmeno un capello del vostro capo perira» (Lc 21, 18),
aggiungendo che in Paradiso non solo «non manchera cio che ci fu, [... ma] ci sara
[anche] cid che manco»!®. E invero I'evangelista Luca (cap. 12), all’interno di uno
dei passi piu alti (e poetici) dell’intera Bibbia, a proposito degli eventi considerati
in genere (anche e soprattutto dalla filosofia) “meno importanti”, scrive: «Cinque
passeri non si vendono forse per due soldi? Eppure nemmeno uno di essi ¢
dimenticato davanti a Dio. Anche i capelli del vostro capo sono tutti contati. Non
temete, voi valete pit di molti passeri» (12, 6-7)¥. (D’altra parte come non
riconoscere che 'ontologia greca — il dualismo fra eternita divina e tempo, cioe
diventar nulla e da nulla - & I'implicito presupposto, generalmente in forma mitico-
metaforica, dell’evangelo? Per fare solo un esempio, fra i mille possibili, ecco le
parole di Giovanni Battista annunziatore del Cristo: «Chi viene dall’alto ¢ al di
sopra di tutti; ma chi viene dalla terra, appartiene alla terra e parla della terra»: Gv
3, 31. Ove “cielo” e terra” sono immagini che nominano chiaramente I’eterno e cio
che, effimero, viene dal nulla e vi ritorna).

Con un colpo d’ala si vada a Hegel: non si tratterebbe per lui che di
inessenzialita dinanzi alle quali la struttura categoriale “divina” e percio eterna &
del tutto indifferente. Esse o altre, che importa? Contano le sole “categorie” -

17 Laddove & ben vero che il formidabile tema della resurrezione della carne assume in Paolo
(nell’intero suo Epistolario, culminante in 1Cor, 15) un rilievo potentissimo, si da indurre K. Barth ad
affermare che «senza alcun dubbio l'espressione “resurrezione dei morti” per Paolo non & altro che
una trascrizione della parola “Dio”» (La resurrezione dei morti, trad. it. a cura di A. Gallas, Marietti,
Casale Monferrato 1984). Ma non ¢é da perdere di vista (come invece non di rado accade) che Paolo
non “inventa” di sana pianta tal teoria, giacché essa si trova sufficientemente esplicitata, e cosi
anticipata, in non pochi luoghi del Vecchio Testamento (ad es.: Is 25, 8; 26, 19; SI 16, 10-11; 103, 4; 1Re:
17, 12-23; Ez 37; Gb 19, 25 sgg.; 2Mc 7, 9; Dn 12...), e nelle stesse parole di Gesu (ad es.: Mt 22, 30; Mc
12, 18-27; Lc 20, 27-40; Gv 11, 25). (Nella consapevolezza che le lettere di Paolo sono il documento piu
antico del Nuovo Testamento, dunque scritte prima dei Vangeli e del primo fra essi, quello di Marco:
cfr. cap. I1, § 2).

18 La citta di Dio, cit., p. 1155.

19 Sempre in questo luogo (che non crediamo sia possibile sopravvalutare), Luca indica il “regno di
Dio” come il decisivo rispetto a ogni altra umana cura: «non cercate che cosa mangerete e berrete, e
non state con I’animo in ansia: di tutte queste si preoccupa la gente del mondo [...] Cercate piuttosto
il regno di Dio, e queste cose vi saranno date in aggiunta» (12, 29-31). Giacché - come aggiungera al
cap. 17, 20-21 - di esso non si deve domandare: «Quando verra?», giacché innanzitutto «il regno di
Dio ¢ in mezzo a voi». E dunque «Non datevi pensiero per la vostra vita [...] Guardate i corvi, non
seminano e non mietono, non hanno ripostiglio né granaio, e Dio li nutre. Quanto piu degli uccelli
voi valete! Chi di voi, per quanto si affanni, puo aggiungere un’ora sola alla sua vita [corsivo ns.]? Se
dunque non avete potere neanche per la piti piccola cosa [corsivo ns.], perché vi affannate del resto?
Guardate i gigli, come crescono: non filano, non tessono; eppure io vi dico che neanche Salomone,
con tutta la sua gloria, vestiva come uno di loro» (12, 22-27). Diciamo: vero che il non aver potere per
alcuna cosa, stante 'eternita di ciascuna, contraddice lo stesso esortare di Gesu (“quaerite primum
regnum Der”), ma - chiediamo - in quale altra forma di sapienza (occidentale e orientale) & cosi
potentemente evocata, sia pur in modo implicito ed esigenziale, 'eternita del tutto “in” Dio?

20



concetti universali, forme pure (che tuttavia, sintomaticamente, non esistono senza
rivestirsi, individuandosi, dell”impurita® dei cosiddetti accidenti - che allora,
diremmo, non sono poi cosi... accidentali!). Insomma il Dio di Hegel — come quello
di Aristotele (cosi il Demiurgo platonico) — non ama il mondo, ed & “onnisciente”
- come quello di Aristotele —, proprio perché ignora i particolari: dei quali «non
c’é scienza [=epistéme, incontrovertibile sapere]»?’. Non potendo esser davvero
“qualcosa” (né reali, né razionali) essendo stati nulla e destinati a ritornarvi. Se Dio
se ne occupasse, si occuperebbe del nulla (percio ¢ Sommo Filosofo ignorandoli).
L’esatto opposto del Dio cristiano che sa da sempre il numero variante dei miei
capelli e ha in sé 'apparire simultaneo di “tutti i momenti del tempo nella loro
attualitd” e dunque nel loro stesso variante apparire, in cui il “dopo” non appare
ancora quando appare il “prima”.

In tal modo, all’esigenziale “tutto eterno” cristiano (Chi di voi, per quanto si
affanni, puo aggiungere un’ora sola alla sua vita?. Lc 12, 25) — un’”esigenza’,
tuttavia, troppo pesantemente contraddetta dalla condivisione dell’ontologia greca
circa il diventar nulla e da nulla, donde la creatio ex nihilo e la “resurrezione”, che
ha senso solo se si presuppone che il vecchio corpo diventa nulla e esce dal nulla il
nuovo, sl che nessuno dei due puo dirsi eterno: non il primo perché si consuma
annientandosi, non il secondo che persiste nell’essere solo perché Dio lo vuole - si
contrappone leternita filosofica della tradizione, inevitabilmente deludente,
riguardante solo le “idee” (platoniche), o le “forme” (aristoteliche). o le “categorie”
(hegeliane): in ogni caso, eternita fantasmatiche, costituite dalla sola essenza
dell’Essere: da una parte contraddetta dal divenire (cfr. nota 16), dall’altro “sempre
salva” come cio da cui «il sangue dell’Essere cola nel niente. La salvezza dell’Essere
¢ esangue»?l.

Laddove invece il cristianesimo (anticipato in vari luoghi del Vecchio
Testamento: cfr. nota 17) promette la salvezza non gia delle sole essenze (peraltro,
grecamente — cioé anti-cristianamente —, per sé stesse eterne), ma, per grazia

20 Aristotele, Metafisica, a cura di G. Reale, Rusconi, Milano 1978, VI, 2, 1027a. Il teorema & ripreso al
cap. VII (1039b), in cui si dice che non vi é scienza delle sostanze sensibili, come tali corruttibili.
Aristotele non si avvede cosi di avere in casa e di accarezzare il cavallo di Troia della metafisica greca:
Iindividuo, come tale, é infatti il non eterno, dunque il diveniente. Dire che non vi & scienza
dell’individuo (o dell’accidentale) € dire implicitamente che non puo esserci epistéme del divenire! E
cioé che non puo esserci proprio quello che esplicitamente si intende fondare. Ma allora il thatiima -
I’angoscia dinanzi al diventar nulla e da nulla —, contrariamente a quanto sostenuto (ibid. I, 2, 902a-
903b), lungi dall’esser vinto attraverso la teo-metafisica pervenendo «allo stato d’animo contrario
[=alla felicita]», nello stesso Aristotele, risulta gia, esistenzialisticamente, invincibile! «Per Aristotele
non puo esserci epistéme dell’individuo in quanto tale [...] D’altra parte, per I'epistéme, il singolare
non pud sfuggire alle leggi dell’epistéme, la quale pertanto anticipa in sé, vanificandone il divenire,
quella singolarita e individualita che per I'epistéme stessa non pud essere oggetto di epistéme — si
che I'impossibilita che il singolare sia un oggetto siffatto & gia una prefigurazione, nell’ambito stesso
dell’epistéme, dell’inevitabilita del tramonto di quest’ultima» (E. Severino, La Gloria, Adelphi, Milano
2001, p. 448).

21 E. Severino, Il giogo, Adelphi, Milano 1989, p. 156.

21



(=libera volonta di Dio), di tutto 'essere: anche della “carne”, attraverso la
resurrezione dei morti e innanzitutto di Cristo (ampiamente annunziata nei
Vangeli: Mt 22, 23-33; 27, 51-53; Mc 10, 4; 12, 18-27; Lc 20, 27-40; Gv 5, 24-29; 6, 39-
40; 11, 24-25); tema costituente ’assoluto baricentro dell’epistolario paolino (in
particolare di 1Cor 15): &véotaoig Tdv vekpdv (resurrezione dei morti), dvaotaoig
£k TV vekp@dv (resurrezione dai morti). Lapidario, Tertulliano: Fides christianorum
resurrectio mortuorum; illam credentes, sumus.

In merito & necessitd riconoscere che “resuscitare” implica una inevitabile
trasformazione (e che trasformazione!), cioé un diventar altro rispetto a cio che si
era, dunque una differenza (e che differenza!) fra due termini che nel risultato si
identificano (diventar altro da parte di qualcosa significa infatti diventar identico
all’altro da tale qualcosa). Dunque, nello sguardo del destino, un’impossibilita. (Per
non dire che I'io che ¢ comune al morto e al risorto, supposto come permanente
sostrato, essendo essenzialmente separato da entrambi per poter diventar dall'uno
Paltro — ché, altrimenti, se fosse necessariamente connesso al primo non potrebbe
diventar il secondo - € un terzo ente, come tale altro da entrambi: «separato da
entrambi: quindi un altro essente»?; si che non pud essere predicato né dell’uno
né dell’altro, salvo affermare, daccapo, I'identita dei diversi: come questo certo io
morto non puo dirsi che sia, nel suo diventar altro, questo io, cosi non lo & questo
io risorto — giacché cosi inteso nel suo divenire, 1'io, in quanto separato, dunque
un altro ente, & diverso dai momenti di cui dovrebbe costituire I'identita)®.

Si aggiunga qui in breve che 'insistenza da parte di taluni Padri apostolici -
ad esempio San Giustino e Tertulliano - circa la fisicita della resurrezione (=risorge
la stessa carne seppellita, identica e integra: eodem modo et eodem sensu),
considerata nello sguardo del destino appare come (presaga esigenza di) “verita” e
insieme errore, tanto quanto l'interpretazione tendenzialmente “spiritualizzante”
della resurrezione (da parte dei Padri della Chiesa, piu sensibili all’influsso della
filosofia greca: ad esempio Origene e Gregorio di Nissa) appare come errore e

22 E. Severino, La morte e la terra, Adelphi, Milano 2015, p. 362.

23 L’identita permanente nel diventar altro essendo, nelle intenzioni, cid che ogni diverso . Ma non
puo esserlo, perché, in quanto separata, € diversa dai diversi, non potendone essere dunque I'identita
(o predicato comune). Dire cioe di Socrate, che da seduto si alza, che Socrate seduto € Socrate, ¢ errato
perché Socrate (che per potersi alzare € separato dal suo esser seduto) € un altro ente rispetto a Socrate
seduto. Per potersi legare (di fatto) ad altro dal suo essere Socrate seduto é necessario che sia separato
da questa dimensione. Dunque un altro essente, diverso da essa; onde Socrate seduto non & Socrate.
Come non lo & Socrate in piedi. Insomma, Socrate non pud essere I'identico dei diversi, essendo
diverso dai diversi di cui dovrebbe costituire invece I'identita (permanente). Come a dire di ogni
momento S, S, S3, 1, che S é I'identita permanente di tal differire e dunque S! =S, S2=S, S3=S§, Sn=S.
Laddove in tal modo si perde di vista che I’essenziale separatezza dai vari momenti da parte di S
(senza la quale S non potrebbe separarsene, ma allora sarebbe, poniamo, sempre S! e non altro) lo
rende altro da essi dunque diverso: S'#S, S2#S, S3#S, S"#S. Sulla contraddittorieta del “sostrato
permanente” nel diventar altro, cfr. anche E. Severino, Testimoniando il destino, cit. cap. X. (La
tematica viene rimeditata in questo scritto al cap. II, § 2, Nota I).

22



insieme “verita”. La prima versione si trova in qualche modo a indovinare la
“verita”, in quanto alla luce del destino anche la “carne” in quanto tale (questo
corpo qui: dall’infanzia al cadavere) ¢ eterna (laddove la seconda versione la
considera destinata al nulla); la seconda, in quanto come detto poco sopra, si
avvede che la trasformazione inevitabilmente presupposta esclude un ad quem che
sia lo stesso a quo (anche perché un’assoluta medesimezza non potrebbe non
importare, daccapo, la medesima mortalita). L’'importanza del tema esige un
approfondimento: cfr. cap. II, §§ 1-2 e le tre NOTE a seguire.

In ogni modo, diciamo, guai a sbarazzarsi (soprattutto, ma non esclusivamente,
da “cristiani™!) dell’idea di resurrezione della carne quasi fosse un mito
inconsistente o una favola per intelletti deboli (cosi la considerava ad esempio il
“cattolico” Gentile)?*, senza rendersi conto che in essa, certamente
autocontraddittoria, si cela, diciamo, il pitr alto presagio del destino nella terra
isolata. Contraddizione e presagio. Solo cosi — e cioe come stravolto adombramento
del destino - il cristianesimo puo non solo sopravvivere, ma avere un valore di
verita superiore a ogni altra forma di sapienza nichilistica, in quanto implicita, ma
potentissima (nella sua essenziale, contraddittoria impotenza), esigenza di eternita
dell’ente in quanto ente?.

Si é dunque incominciato a rispondere al formidabile problema evocato sopra e
lasciato in sospeso.

2. SAN FRANCESCO, HEGEL, LEOPARDI

La negazione dell’isolamento da Dio: a suo modo, € cid che, ispirandosi ai Salmi,
san Francesco potentemente esprime, in volgare umbro del sec. XIII (con influssi

24 «Ilusione del gregge» chiama la fede nell’immortalita personale (rispetto a cui la resurrezione dei
correlativi corpi non poteva non suonargli come un’autentica aberrazione): «l’illusione piu
antireligiosa, pit immorale, piu illogica [giacché lo spirito € indivisibile o immoltiplicabile Unita] in
cui gli uomini si cullino» (Genesi e struttura della societa, Le Lettere, Firenze 1994, pp. 157-8). Senza
avvedersi che 'immortalitd e anzi l’eternita, da lui sostenuta, del solo Atto o Io trascendentale
destrutturato e cioé inteso, attualisticamente, come pura Forma (del divenire) é il portato
consequenziale — speculativamente fra i piu alti (con Leopardi e Nietzsche) — del nichilismo coerente
rispetto alle proprie premesse errate (=diventar nulla e da nulla). Senza cioé rendersi conto di voler
tener insieme, identificandole, una delle piu rigorose forme di nichilismo (I'idealismo attuale) e il
cristianesimo autentico. Ove ’Atto gentiliano é se mai identico al Dioniso nietzscheano, non certo al
Dio di Gesu Cristo (anche se — del resto, del tutto contraddittoriamente: ma qui & Nietzsche che
insegna a Gentile e anzi a tutti — intende tenerne ferma la stessa visione morale di “bene” e “male”).
25 Cfr. F. Farotti, Presagi del destino. Emanuele Severino e il cristianesimo, University Press, Padova
2021 e, dello stesso autore, Gustare il destino nel cristianesimo, University Press, Padova 2024. Che
differenza immensa rispetto, ad esempio, al Brahman induista, super-universale indifferente abisso,
sterminatore della totalita delle specificita concrete! Del resto non sostanzialmente diversa, mutatis
mutandis, dalla strage in quanto «immensa abbreviazione [...] della singolarita delle cose» in cui
consiste ['universalita del Concetto hegeliano (Scienza della logica, I, Prefazione).

23



latini), nel suo celeberrimo Cantico di Frate Sole (altrimenti noto come Laudes
creaturarum o Cantico delle creature).

Nel quale, dicevamo, nella forma piu candidamente potente, trova espressione
poetica il teorema circa I’esistenza della traccia (dello splendore) di Dio in ogni cosa
- che ¢ dire I'inseparabilita, in verita, di ogni cosa da Dio -, se se ne vuol
comprendere, sia pur per viam e non in caelo, I’autentico significare. Cognizione
dunque “solo” formale (= astrattamente concreta) della cosa e cioé non piu
astrattamente errante, ma non ancora e anzi non mai compiutamente concreta,
giacché la concretezza concreta (=Apparire infinito del Tutto), nella sua eterna
perfezione, trascende la stessa gloriosa incompiutezza del crescente, infinito
cammino “in” Dio: asintoto della Gioia?. Nel senso che la “trascendenza” &
destinata a confermarsi anche in caelo e cio¢ anche nella condizione facie ad faciem
con la Verita, essendo questa inesauribile, dunque inestinguibile il significato di
una qualsiasi “povera” cosa; giacché ¢ impossibile, per una coscienza finita, pur
beata, conoscere Dio in quanto Apparire infinito del Tutto, come Dio conosce sé.

Composto da Francesco uno o due anni prima della morte (1226), in una fase di
grandi sofferenze fisiche (in particolare una malattia agli occhi), il Cantico (33
versi), un’ispirata preghiera a Dio, evoca I'incantato stupore dinanzi alla Natura e
ai suoi elementi primi, colta come immagine e trascrizione, nonostante il peccato
che separa, della vicinanza di Dio. Dunque, sia pur in lacrimarum valle, della sua
suprema bellezza e del suo infinito amore.

26 Che ¢ necessita non sia un futuro che attende di realizzarsi, ma gia da sempre appare, compiuto,
come Apparire infinito. Sia nel suo tratto finito (relativamente) isolato e percio doloroso (mai in verita
assolutamente), sia nel suo tratto infinito glorioso. E tuttavia é insieme cio6 che via via si va mostrando
lungo un percorso mai compiuto. Secondo due modalita radicalmente differenti: mentre “qui sulla
terra” il “poi” conserva nella “memoria” il “prima” solo parzialmente, per frammenti o magari per
nulla (in ogni caso in forma ambigua e non innegabile: i ricordi errano), “in” Dio, invece, ogni “poi”
— a partire dall”’Apocalisse” — conserva in sé la totalita concreta dei “prima”. Su quale fondamento si
evita il carattere altrimenti inevitabilmente mitico di queste affermazioni, se non in quanto
necessariamente implicate dall’apparire dell’esser sé/non esser 'altro? Giacché se qualcosa andasse
perduto nell’infinito cammino citato, da un lato l'oltrepassamento incessante delle configurazioni
diverse che lo costituisce — a partire dalla totalita dell’isolamento e del dolore e poi dei vari modi,
benché sempre pit ampi e profondi, sempre parziali, dell’apparire concreto di Dio -, lasciandosi alle
spalle dei non oltrepassati (I'oltrepassamento richiedendo la conservazione dell’oltrepassato) sarebbe
e insieme non sarebbe un concreto oltrepassamento e dunque si cumulerebbe via via una serie
contraddittoria di “sopraggiunti inoltrepassabili” (radice della contraddizione appena citata),
dall’altro, il “perduto”: sia come sopraggiunto essere inoltrepassato, sia come essere che & diventato
nulla (e cioé “essere stato”) sarebbe un essente che ¢é insieme verita (in quanto inoltrepassabile) ed
errore (in quanto contraddizione). (Severino mostra che un “sopraggiungente inoltrepassabile” &
contraddittorio giacché sarebbe, in quanto inoltrepassabile, un che di appartenente allo sfondo
trascendentale, percio essenzialmente imprescindibile all’apparire in verita delle cose, dunque
onnipresente, che pur sopraggiunge come una cosa fra le altre. Come a dire: é impossibile che una
necessita abbia a incominciare. Il che implica appunto U'infinitezza del cammino e dunque la stessa
esistenza, come sua condizione, dell’Apparire infinito. Cfr. ad es. La Gloria, cit., cap. IIl e Oltrepassare,
cit. cap. IX-X).

24



Colta in relazione a Dio, la Natura ne appare il tempio, che il santo-poeta sa
vedere e di cui sa nominare la trama simbolica, giacché le cose del mondo sono si
presentate come utili alla prassi dell'uomo e cioe alla sua sopravvivenza nel mondo,
ma innanzitutto nel loro esser specchi della Gloria di Dio. A partire dal sole,
“messor lo frate sole”: signore (provenzale meser: mio signore) e (immagine del) re
dell’'universo (cosi, a suo modo, Platone circa 'idea suprema del Bene a capo del
cosmo noetico e illuminante esterno della caverna del mondo), al tempo stesso, in
quanto “creatura”, nostro “frate”, che & luce del giorno (e, insieme,
metaforicamente, luce interiore): utile alla vita degli esseri del mondo, ma anche
bello in sé, nel suo esser “radiante cum gran splendore” e, infine, esplicitamente
riconosciuto, immagine di Dio: “de te, Altissimo, porta significatione”. (“Dio” come
derivato di dies, luce).

A seguire, le lodi si rivolgono a Dio attraverso “sora luna e le stelle” (“pretiose et
belle”) e i quattro elementi. Nell'ordine, Aria (“frate vento” e le variazioni
atmosferiche, per le quali “a le tue creature dai sostentamento”), Acqua (“sor’
acqua”, “humile et pretiosa et casta”), Fuoco (“frate focu”, “bello et iocundo et
robustoso et forte”), Terra (“la quale ne [ci] sustenta et governa”), di cui &
sottolineata la bellezza e la bonta.

La parte finale, com’¢ noto, & dedicata all’'uomo e al carattere drammatico della
sua esistenza nel mondo.

In questo contesto conclusivo le lodi a Dio includono coloro che sanno
perdonare “per lo tuo amore” e “sosterranno in pace” le sofferenze (“sirano
incoronati”, nella misura del loro distacco cristiano), giungendo a coinvolgere
anche “sora nostra morte corporale”. Persino la morte ci & sorella e appartiene a
quell’armonia superiore, che l'occhio ispirato di Francesco non concepisce come
terrificante, si anzi come il tramite della nostra piu vera nascita. L'uomo,
considerato libero, & presentato entro la dialettica di peccato e redenzione, dunque
potenzialmente beato, oppure preda della “morte secunda”, la morte dell’anima,
I'eterna dannazione.

Gli ultimi due versi sintetizzano il breve testo, significativamente concludendosi
nell’umilta (“Laudate [...] cum grande humilitate”).

Com’¢ noto, nella sua Estetica Hegel esclude dalla categoria del bello il bello
naturale?’. 1l che non significa che non esista per lui bellezza in natura, ma che il
bello naturale va senz’altro escluso in sede scientifica (in seno cioe all”’estetica™: la
teoria filosofica del bello), poiché sistematicamente intrattabile: «sentiamo di
essere, con la bellezza naturale, troppo nell’indeterminatezza senza criterio»?. Per

27 Cfr. G. W. F. Hegel, Estetica, trad. it. a cura di N. Merker e Nicola Vaccaro, Feltrinelli, Milano 1978,
p- 6. Su questa base, € stato scritto che «anche senza condividerne, spesso, le motivazioni sistematiche,
Pestetica successiva accetta di fatto la liquidazione hegeliana del bello di natura [...] e limita la propria
indagine al bello artistico» (G. Vattimo. Estetica moderna, Il Mulino, Bologna 1977, p. 30).

28 G. W. F. Hegel, Estetica, cit., pp. 7-8.

25



Hegel cioe «il bello artistico sta pitr in alto della natura [...] Infatti la bellezza
artistica ¢ la bellezza generata e rigenerata dallo spirito, e, di quanto lo spirito e le
sue produzioni stanno pitl in alto della natura, di tanto il bello artistico ¢ superiore
alla bellezza della natura»?’.

Cosi, quando Hegel annota che «formalmente considerando, qualsiasi cattiva
idea che venga in mente all'uomo, sta anzi piu in alto di qualunque prodotto della
natura, poiché in esso ¢ sempre presente la spiritualita e la liberta»®, ¢ facile
rilevare che il giudizio & del tutto coerente con il quadro metafisico in cui si
incastona.

Ma quando aggiunge che, in fondo, ci6 vale anche per il contenuto — «Secondo
il contenuto poi, il sole p. es. appare certo come un momento assolutamente
necessario, mentre un pensiero malfatto sparisce come accidentale ed effimero; ma
una tale esistenza naturale quale ¢ il sole, per sé presa, ¢ indifferente, non € in sé
libera e autocosciente [...] quindi non la consideriamo come bella»3! -, quando cioé
cosi si esprime, non dovremo dire che sta astraendo dal suo stesso aver posto la
natura come il rovescio dell’ldea, percio a questa comunque legata?

D’altra parte, diciamo, una coerenza profonda, che ci conduce alla nascita stessa
della filosofia in Grecia, spinge Hegel a concepire la natura (nelle sue
determinazioni empiriche) come separata dall’'ldea. Giacché questa ¢ (considerata)
eterna ed essenziale, mentre quella inessenziale e transeunte. O cio che esce e torna
nel nulla non puo che esser separato dall’eterno. Due mondi opposti: qui, si diceva,
nasce la filosofia, tesa verso due direzioni antinomiche: I’eternita della Causa divina
(I’ Arché sempre salva dal nulla) e gli accidenti, come tali oscillanti fra 'essere e il
nulla. L’eterno e il divenire. Laddove, come per primo comprendera Leopardi, posto
I'uno ¢ necessariamente deposto l'altro e poiché lesistenza dell’eterno divino,
immediatamente, si presenta come un problema, mentre 'esistenza del diventar
nulla e da nulla come un’evidenza, segue fatalmente cid che la “storia della
filosofia” ha mostrato in irresistibile progressione e cioé che “Dio € morto”. Sulla (e
in ragione della) stessa base su cui (per cui) & “nato”.

E pero (gia lo accennavamo sopra), a rigore separati, i due piani, per I'impianto
immanentistico, anche si richiamano e si appartengono reciprocamente: non gia
laccidentale esclusivamente abbisogna del Necessario per esistere senza
reciprocita; giacché anche I'Essenziale non pud esistere senza rivestirsi
incessantemente, nella sua celebrata struttura eterna, apparentemente indifferente
al tempo e alle sue individuazioni casuali, di un corredo di determinazioni che
percid cosi accidentali non sono, stante il loro esser necessarie al Necessario. (Gia
cosi appare chiaro che, per rigore: o il necessario rende tutto necessario, dunque
tutto eterno; oppure che l'accidentale rende tutto accidentale, dunque nulla

29 Ibid., p. 6.
30 Ivi.
31 Ivi,

26



eterno... salvo che nulla ¢ eterno: I'unico Essenziale insuperabile, coerente rispetto
all’ “evidenza” del diventar altro).

Mantenendo ferma la prima delle due necessita (la separazione, anziché
I'unione) - le due necessita reciprocamente incompatibili essendo alla radice: la
necessita (supposta dimostrata) dell’eterno divino e la necessita di affermare
Pevidenza del diventar nulla -, Hegel non puo vedere nulla di filosoficamente
apprezzabile nelle determinazioni naturali. Non altro che indeterminatezza, caos,
effimero disordine. Nulla di autenticamente reale o razionale, uscendo e tornando
nel nulla.

Separato ontologicamente da Dio, il sole, ad esempio, non pud autenticamente
(=scientificamente, cioé oggettivamente, di la da reazioni o preferenze psicologiche
personali, che del resto nulla valgono filosoficamente) dirsi pitt “bello” secondo
Hegel, di un pensiero stupido o volgare.

Se ripensiamo a “messer lo frate sole” di Francesco (e pill in generale al
significato della “natura” per lui), la differenza ¢ invero notevole. Abbandonato da
Hegel a sé stesso, separato dalla struttura eterna costituente Dio (I'Idea) — e per
buone ragioni, s’¢ visto, stante I'eterogeneita ontologica dei due “mondi” (che perd
non si capisce come possano essere unificate, venendo in ultimo a costituire un
mondo) -, il sole (come ogni altro ente naturale) € un “quasi nulla”, espressione del
caso e dell’accidentalita (dell’anti-Dio — che, daccapo, non si capisce come possa
anche stare insieme a Dio). Inteso invece come voluto da Dio a beneficio del mondo
e come suo stesso specchio simbolico, Francesco lo vede in connessione con Dio e
percio bello, soprattutto in quanto considerato come cio che “de te, Altissimo, porta
significatione”.

Intendiamoci, se Hegel si contraddice®? separando (considerando separato) cid
che per altro ¢ costretto, per 'impianto immanentistico, a considerare unito, dal
canto suo Francesco si contraddice unendo (considerando unito) cio che, per la
metafisica greca inerzialmente assunta da lui come retroscena ovvio del suo
“semplice” dire, & ontologicamente eterogeneo (percid in re separato).

D’altra parte anche per Hegel un qualsiasi ente empirico non puo essere
concretamente inteso se lo si separa dalla verita: se cioé lo si separa dal suo esser

32 Si potrebbe pero chiedere, liberi da ogni pregiudizio: ma perché mai non contraddirsi? Se si
rispondesse dicendo che altrimenti si viola il principio di non contraddizione, il problema resterebbe
intatto: perché non violare il principio di non contraddizione? Risposta: non perché tale principio &
“sacro” (e cioé & un dogma), ma perché — s’intenda: una volta “ripulito” dell’interpretazione
aristotelico-occidentale relativa all’essere che é quando é e quando non é non é, 1"ovvieta” che cela
la follia estrema — «la negazione di esso non riesce ad esserne la negazione, la pura negazione che
non ha bisogno di cio che essa nega: I'esser sé [e il non esser l'altro da sé] & ciod senza di cui la
negazione di esso non sarebbe [...] dove, certamente, in questa fondazione la negazione dell’esser sé
¢ contraddizione» (E. Severino, La morte e la terra, cit., p. 54). La sua innegabilita non é dunque
astrattamente conclamata, consistendo concretamente nell’autonegazione della sua negazione. (In
questo senso, si capisce bene che I'errore non ¢é la palla al piede della verita, ma momento necessario
all’interna mediazione della concreta immediatezza di questa).

27



in verita separato dalla struttura dell'ldea. Cosi separato (separato dalla
separazione dalla Necessita), si mostrerebbe disponibile ad essere inteso — poniamo
“deterministicamente” — come un evento necessario. E allora, per Hegel,
significherebbe altro da cio che in verita esso ¢ e significa.

In ogni caso 'ontologia hegeliana, posta a confronto con I'implicita ontologia di
Francesco (piu in generale, cristiana) mostra di incarnare una fase capitale dell’
importante cammino sul sentiero del nichilismo (tendente alla sua massima
“perfezione”, onde tutto € nulla tranne il diventar nulla medesimo)®, in cui gli enti
tendono ad abbandonare la loro identita “allegorica” tradizionale, cioé il loro star
presso il vero inteso come divino (da cio il “bello”: il vero non come tale, ma in
quanto presente nell’ente sensibile - ¢ la differenza fra I’ oggetto” della filosofia e
quello dell’arte), trovandosi sempre piu esplicitamente a seguitare bensi ad esser
legati al Vero, inteso perd questo, sempre piu rigorosamente, come il Non-Senso
(Caso, Caos, Divenire). Donde I'intrascendibilita (formale) del “bello”, nel suo
presentarsi nell’arte contemporanea (si pensi alle avanguardie pittoriche o
musicali, cosi faticosamente affermatesi), immediatamente, come “brutto”, rispetto
ai canoni della tradizione, non piu rispettati e anzi distrutti. Sino a concepire, con
Leopardi (il piu alto e coerente poeta-filosofo di tal precipitare), 'opera di genio
come ci0 da cui «I’anima riceve vita (se non altro passeggiera) dalla stessa forza
con cui sente la [nuova forma di bellezza e cio¢] morte perpetua delle cose, e sua
propria»3* (restando dunque confermata I’esistenza, insuperabile, del “bello”, resta
parimenti confermata la differenza qui sopra citata fra arte e filosofia).

Se la differenza tra la visione del mondo di Francesco e quella di Hegel si ¢ detta
“notevole” - per il filosofo la natura ¢ sostanzialmente insignificante, per il santo &
specchio della gloria di Dio: Francesco unisce cosi cio che, eterogeneo, dovrebbe
restar separato; a sua volta Hegel separa cio che, immanentisticamente, non puo
non essere unito —, estrema essa ci appare rispetto a quella di Leopardi.

33 Si intende qui per “nichilismo” - conformemente alla formidabile lezione di E. Severino - la
persuasione (inconscia) che l'ente sia niente, proprio come necessariamente implicata dalla
persuasione (consapevole), giudicata “ovvia” e del tutto innocua, che I’ente in quanto ente “diviene”
(Dio — come altre determinazioni considerate “eterne” - ¢ inteso come non diveniente non in quanto
ente, ma in quanto ente sui generis), cioé incomincia ad essere e cessa di essere, cosi evocando un
tempo, prima di essere e dopo essere stato, in cui I’ente, non il niente (o il non-niente), & niente: &
ente (visto che & l'ente, non il niente, che diventa niente) e niente; & sé e, insieme, altro da sé, sé e
insieme non sé. Il nichilismo & Follia: estrema, poiché identifica non solo enti diversi fra loro (ad es.:
la legna che, diventata cenere, & cenere: legna=cenere), ma 'ente e il non-ente: gli assolutamente
opposti. In tal senso il destino della verita mostra la necessita del legame che unisce la persuasione
che l'ente oscilla fra I'essere e il niente alla persuasione (sottaciuta) che ’ente é niente. Circa la
“perfezione” del nichilismo, cfr. F. Farotti, II nichilismo perfetto (e I'Io infinito del destino: la Gloria,
la Gioia), Padova University Press, 2023. (Diciamo “perfezione”, nel senso che l'inquietudine del
nichilismo, dai Greci alla Tecnica. consiste nella ricerca del proprio pill coerente, rigoroso e concreto
— e paradossale a ben vedere - esser sé).

34 G. Leopardi, Zibaldone di pensieri, I, Mondadori, Milano 1988, n. 261, p. 189.

28



Consideriamo come termine di paragone rispetto al Cantico di frate sole il Coro
dei morti, introito dell”operetta morale” Dialogo di Federico Ruysch e delle sue
mummie (1824).

Si diceva sopra che anche il pensiero piu esplicitamente separante porta con sé,
implicitamente (la “veritd” essendo intrascendibile), 'esigenza (volonta, fede)
dell’unita. Dell’unita cioé tra le cose e la “verita”. Si che il teorema, di nuovo e
sempre, ricompare: separata dalla “verita”, una cosa significa altro da cid che essa
in concreto ¢ (=si ritiene che sia).

Ben prima del sopravvalutato Popper e su fondamenti che I'epistemologo
austriaco nemmeno considera, Leopardi annuncia, anticipando Nietzsche di mezzo
secolo, che il sogno della verita ¢ finito: «Oh infinita vanita del vero!»%; «... perché
il tempo delle grandi illusioni & finito»*®; «Io sapeva, perché oggidi non si pud non
sapere [che “Dio” - cioé ogni eterna verita — & morto]»*’; «... le illusioni son tutte
svanite...»; «Tutto ¢ follia in questo mondo fuorché il folleggiare. Tutto ¢ degno
di riso fuorché il ridersi di tutto. Tutto € vanita fuorché le belle illusioni e le
dilettevoli frivolezza»3® ecc. ecc. «Tutto & nulla al mondo»* - né ve n’é un altro,
superiore, la cui esistenza smentirebbe, contraddittoriamente, «la fatale e sensibile
evidenza»?! di questo, rendendolo apparente.

E tuttavia, per Leopardi, proprio questa é la verita ultima! L’assoluto nulla,
iniziale e terminale, € la verita suprema di ogni cosa, si che una cosa & quello che
davvero ¢ e significa, solo in quanto ¢ intesa in connessione con tale verita,
concretamente mostrandosi cosi come solido nulla.

Di certo Leopardi intende tener ben fermo che le cose esistenti sono non-niente.

Ciononostante, “tutto & nulla al mondo”: sino a che sono, le cose sono, ma sono anche unite
al proprio nulla passato e futuro. Se non si mantenessero in questa unione sarebbero eterne;
ma questa unione col proprio nulla passato e futuro svuota anche il loro presente: la loro
capacita di resistere stabilmente al nulla (da cui sono trattenute nel non ancora e nel non
pil) € essa stessa un nulla, e in questo senso tutte le cose presenti nel mondo sono nulla.
Anche quando sono, anche sintanto che sono, le cose sono nulla, perché ¢ un nulla, in esse,
la capacita di resistere stabilmente — eternamente — al nulla®2.

Il che significa che ”infinito” (rassicurante e persino “mistico”) che «io nel
pensier mi fingo» non ¢ U'infinito vero (cosi spesso si fraintende il suo I'idillio piu
celebre). «Pare [=appare: al pensiero rigoroso, nulla al ver detraendo] che

35 Ibid., n. 69. p. 68.

36 Ibid., n. 83, p- 79.

37 Ibid., n. 214, p. 167

38 Ibid., II, n. 2945, p. 834

39 Ibid., n. 4000, p. 1055.

40 Ibid., I, n. 72, p. 71

41 Ibid., n. 141, p. 116.

42 E. Severino, Il nulla e la poesia. Alla fine della tecnica: Leopardi, Rizzoli, Milano 1990, p. 42.

29



solamente quello che non esiste, la negazione dell’essere, il niente possa essere
senza limiti, e che l'infinito venga in sostanza a essere lo stesso che il nulla»*.

Eccola allora la “verita” del nichilismo coerente (che Leopardi per primo
annunzia): la nullita del tutto. Se e poiché ¢’¢, con “evidenza innegabile”, il diventar
nulla e da nulla, allora non puo esserci eterno alcuno, onde nel piu lontano passato
troneggia quel nulla, da cui le cose senza ragione alcuna sono scaturite e nel quale
nell’ultimo futuro ripiomberanno. Aliquando nihil fuit et erit in rebus.

E pero questa verita, in cui si annunzia con rigore la nullita del tutto, non intende
essere a sua volta nulla. Qui il nichilismo “rigoroso” si morde la coda: la sua
“coerenza” si mostra incoerente. Giacché: o il nulla testimoniato & assolutamente
negativo, e allora non si sta sostenendo qualcosa (tantomeno la suprema verita),
oppure «la suprema verita eterna del nichilismo, il quale vorrebbe tener ferma -
nell’ultimo passato e nell’'ultimo futuro del tutto - 'assoluta negativita del nulla, &
invece quell’Essere eterno che ¢ il positivo significare [corsivo ns.] di tale assoluta
negativita»*. Del resto «il nichilismo non puo raggiungere una compiuta coerenza
[...] perché la coerenza ¢ una forma dell’esser sé dell’essente»®. Infatti, nell’atto
stesso di celebrare 1’assoluta negativita del nulla (come scaturigine del tutto e suo
esito finale), il nichilismo si trova ad affermare qualcosa, si che il suo non € «un dir
nulla, un non dire; ma, proprio perché vuol dire qualcosa, il nichilismo, nonostante
ogni intenzione contraria, vuole I'eternita di questo qualcosa, ¢ cioe (credendo di
esser l'opposto di cio che esso é) la volonta che tale qualcosa sia il supremo Essere
eterno. Un Dio tenebroso, ma pur sempre appartenente alla schiera degli déi della
tradizione metafisica»*.

In tal guisa il nulla assoluto viene identificato con il supremo Essere e viceversa.
Cosi la Follia, condotta dinanzi a sé si vede e non si vede come tale: si vede, lo
riconosce lo stesso Leopardi, ma insieme anche non si vede come tale (= non si
vede, non pud vedersi come la vede il destino), giacché non ritiene affatto
impossibile il proprio contenuto, considerandosi aderente all’evidenza; dunque

pazzia, si, ma verissima®’.

Pur non potendo risolverlo, Leopardi percepisce questo problema: stando profondamente
all'interno della convinzione che ogni cosa sporge provvisoriamente dal nulla e che la
morte & I'annientamento piu radicale, egli ne afferma, e di essa sola, 'eternita (“Sola nel

43 G. Leopardi, Zibaldone..., cit., II, n. 4178, p. 1098.

44 E. Severino, La morte e la terra, cit., pp. 218-9.

45 Ibid., p. 218.

46 Ibid., p. 219.

47 Cfr. G. Leopardi, Zibaldone..., cit. I, n. 104, p. 93. «Contraddizione evidente e innegabile [...]
contraddizione spaventevole, ma non percid men vera» (ibid., II, n. 4129, p. 1082).

30



mondo eterna, a cui si volve / ogni creata cosa, / in te, morte si posa / nostra ignuda natura”,
Coro dei morti)*8.

Rivolta alla morte, cio¢ al nulla, ogni cosa ne ¢ I'immagine: “non potendo morire
quel che non era, percid dal nulla scaturirono le cose che sono” (Cantico del gallo
silvestre). Immagini, tutte, dell’orrido nulla, in cui trova definitivo, paradossale
riparo dall’angoscia per il nulla la natura “ignuda” dei mortali — ove I'aggettivo
“ignuda”, riferito a “nostra natura”, non significa “senza piu vita”, come spesso si
sostiene, ma “indifesa e inerme di fronte al nulla®®, visto che il termine ritorna,
verso la fine del Coro, esplicitamente riferito anche alla natura mortale vivente,
che, “da morte vivendo rifuggia”, come ora, morta, “rifugge dalla fiamma vitale”.

Ci troviamo dunque agli antipodi del Cantico di Francesco, in cui la bellezza e
I’armonia del creato, impresse una volta per tutte all’atto della creazione (et vidit
Deus quod esset bonum: Genesi 1, 18), risplendono nello sguardo “sapiente” (cfr. §
3, NOTA) di chi non isola le cose dal “bon Signore” (che da sempre volendole le
crea), riducendole, cosi isolate, al loro breve giro esistenziale; proprio quello che
invece per Leopardi ¢ I'Intero — dunque la verita suprema - da cui, a sua volta, le
cose non vanno separate, per comprenderne il senso ultimo (che ¢ dire la loro
assoluta mancanza di senso e scopo).

Nessuna lode a nessuno allora, in un contesto in cui la stupefatta domanda “che
fummo?” evoca anzitutto I'attonito sgomento (“cosa arcana e stupenda é la vita”
nello sguardo della morte) dinanzi all’essere che non ¢ rimasto quel niente che era
(e che sara). Un’anomalia, un’imperfezione, uno squilibrio, che il nulla
s’incarichera di eliminare per sempre.

Percid nessuna speranza d’esser “incoronati” di Gioia in quel mondo superiore
e piu vero, sul quale, per il santo, la morte si spalanca. Unica consolazione per i
morti € la “sicurezza” senza letizia, conseguita ora che non c’é pit nulla da perdere.
Ma la beatitudine, proprio no: “perd ch’esser beato / nega ai mortali e nega a’ morti
il fato”.

NOTA 1: 1l “Coro dei morti” nello sguardo del destino

Ha scritto E. Severino:

Quando la solitudine della terra tramonta, e si fa innanzi la terra che salva® non sparisce
(e tanto meno si annienta) nemmeno un filo dell’erba dell’infinito dolore della terra isolata;

48 E. Severino, La morte e la terra, cit., p. 219. Cfr. E. Severino, Cosa arcana e stupenda. L’Occidente
e Leopardi, Rizzoli, Milano 1997, I, 1.

49 Cfr. Ibid., p. 40.

50 «... ossia gli eterni la cui assenza ha consentito 'isolamento della terra nel suo prevalere sul
destino; essa € il destino della verita in quanto accoglie in sé lo splendore di ci6 che salva dall’errare»

31



e tuttavia cosi immensa ¢ la terra della salvezza che rispetto a questa immensita il dolore
infinito delle terre isolate &€ un’ombra breve rispetto alle infinite luci infinite della Gloria e
della Gioia che appartengono alla terra che salva. E anzi un “punto”, rispetto alla totalita
infinita degli essenti. In una delle forme piu radicali del nichilismo, che all’interno della
terra isolata ne porta al culmine l'isolamento, 'intera “vita” dell'uomo é indicata come un
“punto” (un “punto acerbo” [cfr. il “Coro dei morti” leopardiano]) rispetto all’'unico eterno
e cioé all’'unico infinito che ¢ il nulla della morte (“sola nel mondo eterna” [ivi]). E se questo
“punto” vive avvolto dall’infinita del cielo stellato (“veggo dall’alto fiammeggiar le stelle”
[Leopardi, La ginestra, v. 163]), gia rispetto al quale esso € un “punto”, allora questa infinita,
che avvolge la “vita” dell'uomo ed ¢ il brillare stesso della sua sofferenza e della sua morte
(“luci” del nulla), é essa, propriamente, la “vita” dell'uomo (“infinite vicende e calamita delle
cose create” [Cantico del gallo silvestre]), ossia cio che & un “punto” rispetto all’eternita del
nulla della morte. Cosi deve parlare la follia del nichilismo. Ma nello sguardo del destino
I'infinita delle terre isolate, pur rimanendo tale, & un “punto” rispetto alle infinite luci
infinite della Gloria e della Gioia®'.

NOTA 2: Sulla “doppiezza” metafisica del cristianesimo

Si diceva sopra: impossibile separare I’essente dalla verita e tuttavia impossibile
I'inesistenza dell’errore (=contenuto nullo dell’errare: concetto astratto di X), senza
il quale la “veritd” - quale che sia — non sarebbe concretamente tale. Si tratta
dell’essenza “dialettica” della verita, in quanto negazione della propria negazione.
Cio che inevitabilmente hanno in comune le tre prospettive citate (cristianesimo,
Hegel, Leopardi), con questa differenza fondamentale: nel primo caso la Verita non
pud non essere costituita ab aeterno in quanto “Dio” (trascendente: compiuto,
perfetto) e percio inclusiva della totalita dell’errore (=errare) gia da sempre
oltrepassato e reso un “punto” nell'ITmmenso della Gioia; in Hegel, in cui il peso
dell’evidenza del diventar altro si fa ormai pesante, la negazione della negazione
non puo sussistere gia da sempre (immediatezza della trascendenza compiuta),
rendendo il manifesto diventar altro (mediazione dell'immanente divenire)
un’impossibilita, si che, nella sua necessita, non puo che esser intesa come Risultato
(trionfo finale, esito vittorioso), sulla base di una struttura formal-categoriale che,
eternamente autoprodottasi a sua volta, costituisce il binario unidimensionale
(“storia ideal eterna”, in quanto eterno sistema), su cui scorre la storia temporale;
in Leopardi (nel nichilismo piu coerente; in ogni caso, come s’¢ visto, incoerente)
se da un lato ogni “sistema” non pud che essere abolito, poiché distruggerebbe I’

(E. Severino, Testimoniando il destino, cit., p. 178). Sul formidabile contenuto — «Attendendo gli
uomini, quando sian morti, cose che essi non sperano né suppongono» (Eraclito, fr. 27) - cfr. la trilogia
somma di E. Severino: La Gloria, cit., Oltrepassare, cit., La morte e la terra, cit.

51 Oltrepassare, cit., p. 545.

32



“innegabile” diventar altro®, dall’altro il Nulla, in quanto eterna verita, non pud
non costituirsi come negazione dell’errore in totalita e percio (nelle cose, diciamo:
Leopardi appartenendo al pre-idealismo) non solo come quell’Eterno in cui
consiste il positivo significare di “Nulla”, ma, ben pitt ampiamente e formalmente
come per Hegel e cioé, inevitabilmente, come “sistema”. (Necessariamente
insuperabile dunque come tale, nella differenza - che Leopardi non vede - fra
quello “cattivo”, negatore del divenire e quello “buono”, che invece & il divenire
stesso sollevato a sistema di sé. In guisa che I’’Idea” andrebbe rimeditata nel segno
dell’assolutizzazione della prima triade: “sistema” esplicitamente rifiutato, ma
implicitamente imprescindibile laddove, come e soprattutto in Leopardi, il divenire
non tollera interferenze metafisicamente eterogenee, non escludendo, bensi anzi
necessariamente richiedendo, quell’omogeneita metafisico-sistematica, tolta la
quale i vecchi eterni resterebbero ognora incombenti, essendo semplicemente
“fuggiti” come, ben pit debolmente di Leopardi, credeva Holderlin)>.

52 «...’amor di sistema € dannosissimo al vero; perché i particolari si tirano per forza ad accomodarsi
a’ sistema formato prima della considerazione di essi particolari, dalla quale il sistema doveva
derivare, ed a cui doveva esso accomodarsi. Allora le cose si travisano, i rapporti si sognano, si
considerano i particolari in quell’aspetto solo che favorisce il sistema, in somma le cose servono al
sistema, e non il sistema alle cose, come dovrebb’essere» (G. Leopardi, Zibaldone, cit. I, n. 949, p. 415),
Anticipato radicalmente l'esistenzialismo, bruciato il sopravvalutato Popper!

53 Va chiarito che se la verita risulta e cioé (diversamente dal destino dell’eternita dell’ente in quanto
ente e, mutatis mutandis, dallo stesso cristianesimo nel suo “eternalismo” esigenziale e dalla stessa
metafisica greca — la verita non avendo una “storia” & 'immutabile correlato di ogni cosa) non da
sempre appare in quanto tale (sia pur non percepita dai mortali) come predicato di tutti gli essenti,
allora, in itinere, il necessario legame di questi con la verita é si confermato, ma in forma potenziale
(0 nel modo dell’in sé). In tal senso la contraddizione denunciata nel primo § e nelle note 1 e 2 non si
costituisce immediatamente (=X, separato dall’Assoluto, si mostra eo ipso come non-X), ma, secondo
I'insegnamento di Hegel — per il quale ogni “cosa” appartiene al movimento del diventar sé, mediante
il diventar altro, da parte della verita —, come un secondo momento (antitesi: X=non-X) rispetto al
primo costituito dall’astrattezza della tesi (per cui X non € davvero X, dunque, appunto, diventa non-
X), di cui ’antitesi mostra (il termine di Hegel é Darstellung) I'implicita contraddizione: separato dal
proprio opposto nel farsi della verita, X diventa non-X; poi, in quanto diventar altro da sé, altro
dell’altro: non-non-X: sintesi (X non & non-X) - che, come nuova, pit ampia tesi fonda un nuovo
superamento, non gia perd in indefinitum, ma sino alla compiuta autocoscienza di sé da parte del
Vero in quanto tale. Laddove per il realismo, poniamo, di Platone e Agostino (mutatis mutandis), la
verita, senza apparire come tale (se non in Dio o nel filosofo o nel santo — con le differenze dovute),
¢ da sempre (compiuta) presso ogni cosa, ancorché nel modo dell’essere in sé — o, certamente,
dell’esser per sé in Dio: cfr. § 3, NOTA 2. In tal contesto, quando una cosa appare nella coscienza di
un uomo, il suo essere in sé, nella sua connessione con la veritd, si fa per sé, ancorché, tale
connessione, non necessariamente cosciente di sé: essa, cioe, appare, ma - se nella coscienza resta in
ombra il “culmine della mente” — mantenendosi bensi in “vista”, ma non considerata. In altre parole:
per il realismo greco-cristiano, il non apparire di una cosa (esistente al di fuori del pensare umano —
e cioé cosi “realisticamente” pensata), ¢ il non apparire della sua stessa connessione con la verita: il
suo apparire potenziale si fa attuale quando € avvolta dal pensiero (umano), il che non significa ancora
che la relazione con la verita, che appartiene all’essenza di ogni cosa, e che a sua volta ora appare, sia
conosciuta e saputa come tale (restando per lo pil inconscia, se non nel filosofo o nel santo - o, se si
vuole, in qualche modo, nel poeta/artista).

33



Posto il diventar altro/diventar nulla (da altro e da nulla) - in Hegel
contraddittoriamente temperato dalla struttura delle eterne categorie, in Leopardi
radicalmente liberato dalle catene di presunti ed eterogenei contenuti metafisici
(ma non avvistato come cid che non pud non “far sistema”) -, segue che il
cristianesimo della tradizione (san Paolo, Agostino, Tommaso, sino ai papi filosofi,
dicevamo), che da una parte accoglie sino in fondo 'ontologia greco-nichilistica:
I’epamphoterizein dell’ente, in quanto oscillante fra I'essere e il niente®, dall’altra,
evocando |'Essere perfettissimo non mancante di nulla, in cui “tutti i momenti del
tempo sono presenti nella loro attualitd” si trova, insieme, a rivolgersi
implicitamente, e certo del tutto equivocamente, all’eternita dell’ente in quanto
ente. Mostrando in cio una speciale, presaga propensione all’accettazione in re del
destino della verita (pensato e, insieme, inconsapevolmente rinnegato). Una
doppiezza metafisica inevitabile, la sua, in cui, alla massima estensione
dell”’eterno” rispetto all’insieme delle sapienze isolate dal destino (Oriente incluso),
corrispondono enormi tematiche che la contraddicono e che il cristianesimo nella
sua configurazione istituzionale e storica non pud disconoscere senza sparire dalla
circolazione, rovesciandosi assurdamente nello stesso destino della verita: dalla
creatio ex nihilo, al formidabile tema dell’eupraxia evangelico-paolina (inclusiva
del Giudizio Universale), a quella suprema forma di diventar altro in cui consiste
la resurrezione dei morti (per volonta di Dio).

3. ETERNO APPARIRE DEL DESTINO E LA VOLONTA (IN QUANTO
TALE, DEICIDA)

In piu luoghi della sua Opera, Severino ripete che il destino (la struttura
originaria della verita), come condizione dell’essere e dell’apparire di ogni non-
niente, ¢ il predicato universale — «la verita appare ovunque qualcosa appaia»> —:
Ioriginario (la struttura formale della verita/necessita, la “persintassi” dell’ente in
quanto ente, 1'lo trascendentale del destino), il fondamento assolutamente
incontraddittorio, in cui non consiste tuttavia il toglimento della totalita simpliciter
delle contraddizioni (toglimento che compete al Tutto in quanto tale dell’ente) e
che dunque ¢ insieme contraddizione: contraddizione C>*

54 Platone, Repubblica, 479 c.

55 Destino della necessita, cit., p. 467. La tesi di fondo, con valore teorematico, € presente, si diceva,
in molti luoghi dell’Opera severiniana. Citando in ordine sparso: Essenza del nichilismo, cit. pp. 200,
214, 375; La struttura originaria, cit., p. 77; Oltre il linguaggio, Adelphi, Milano 1992, p. 195; La filosofia
futura, Rizzoli, Milano 1989, pp. 343-4; La morte e la terra, cit., p. 30; Storia, Gioia, Adelphi, Milano
2016, p. 143; L’identita del destino, cit., p. 226 ecc. ecc.

56 O contraddizione “della veritad” (Severino ne parla per la prima volta ne La struttura originaria,
VIIL 9), la cui negazione, diversamente dalla contraddizione “normale” o dell’errore (X é e non ¢é Y),

34



Senza di cui, dicevamo, niente esiste ed appare, nemmeno
lerrare/contraddizione — che nel suo positivo significare ¢ ben qualcosa —, di cui ¢
comunque l'immancabile fondamento. Le cui eterne determinazioni, scrive
Severino,

non possono sopraggiungere nell’apparire, perché, separate le une dalle altre (e separate
devono essere, se sopraggiungono, cioé se le une appaiono senza le altre), sono qualcosa di
controvertibile, e anzi sono negazioni della struttura originaria; e tuttavia esse appaiono in
un sopraggiungere, all’interno di uno sviluppo, che dunque non é il loro sviluppo, ma é lo
sviluppo del linguaggio. Se lo sviluppo fosse il loro, I'incontrovertibile non potrebbe
esistere; ma I'incontrovertibile, come destino della verita, esiste (la negazione dell’apparire
dell’esser sé dell’essente € autonegazione) e dunque € necessario che lo sviluppo in cui esse
appaiono sia lo sviluppo del linguaggio. La parola non ¢ la cosa (sebbene anche la parola
sia una cosa, un essente), proprio perché la cosa € innanzitutto 'essenza della struttura
originaria del destino. Se la luce é I'apparire, il linguaggio non porta alla luce la cosa, ma
entra, esso, nella luce — anche se attraverso il linguaggio, ossia ¢ nella forma della parola,
che la cosa ¢€ in luce

Separate dalla loro unita originaria, le determinazioni dell’essenza dell’originario sono
altro da cio che esse sono nella loro unita - cioé si contraddicono — ma proprio per questo
¢ impossibile il tentativo di porre I'essenza della struttura originaria come “risultato” di un
processo in cui dal contraddirsi delle determinazioni semanticamente piu semplici (quale
potrebbe essere il puro “essere”) I'incontrovertibile pervenga al proprio compimento
mediante “un andamento irresistibile” (in unaufthaltsamem... Gange), come dice Hegel nella
“Introduzione” alla Scienza della logica.

Il linguaggio € uno sviluppo che dice ci6 che non si sviluppa, e continua a ridirlo, perché
il linguaggio non dice mai una volta per tutte, e il suo finire di dire é la condizione perché
esso abbia a ridire quello che ha detto. Ma la labilita del linguaggio che parla dell’essenza
della struttura originaria non é la labilita di tale essenza, le cui determinazioni devono
essere originariamente manifeste affinché esso possa essere I'incontrovertibile’”:

Fra parentesi: non si chiarisce forse qui il senso dell’“intelletto attivo”
aristotelico che, entrambi a torto e, insieme, a ragione, Tommaso e Averroe¢
volevano, rispettivamente, immanente e trascendente? (Immanente, giacché,
manifestamente, hic homo singularis intelligit; trascendente, giacché nessun uomo
€ coscienza attuale della totalita degli intelligibili). Ma appunto: I””intelletto attivo”

non consiste nella negazione simpliciter del contenuto affermato, ma nella negazione della sua
astrattezza, rispetto a cio (il Tutto concreto) di cui esso, apparendo, € privo. Non dunque una pura
smentita, bensi un’intensificazione (=un cammino infinitamente dilatantesi — ¢ la Gloria della Gioia
-, all’interno del Tutto assolutamente tale). Giacché il contenuto in tal modo “contraddicentesi”, & pur
“vero”, non essendo perd tutta la verita (e, in questo senso, “falso”), mentre 'altro ¢é falso simpliciter.
«Il contenuto della contraddizione normale ¢ un nulla; il contenuto della contraddizione C non & un
nulla, ma un contenuto astratto che mostra in modo soltanto formale la propria concretezza» (E.
Severino, Dispute sulla veritd e la morte, Rizzoli, Milano 2018, p. 200). La prima essendo
contraddizione per quel che dice, la seconda per quel che non dice.

57 E. Severino, Oltre il linguaggio, cit., pp. 177-8.

35



&, in ultimo, I'Io del destino e cioé la struttura originaria della verita dell’essere, il
cui eterno apparire non ¢ tuttavia testimoniato dal linguaggio se non in
successione, restando inconscia come sintesi “in atto” rispetto a ogni esplicita
analisi (linguistica).

L’essenza linguistica della struttura originaria si contraddice — e tuttavia essa
lincontrovertibile.

Essa ¢ l'incontrovertibile, non per il suo significato esplicito, ma per il suo significato
implicito, ossia per la totalita delle determinazioni della struttura originaria che sono
originariamente e necessariamente implicate dal significato esplicito, ma che appaiono
originariamente, gia prima di mostrarsi nello sviluppo del linguaggio (cioé nello sviluppo
dell’esplicito) — gia prima del loro andirivieni nel linguaggio. L””implicito” del linguaggio
che parla dell’originario & I'apparire della totalita dell’originario. Questa totalita é il

sottinteso della definizione, ossia dell’essenza linguistica dell’originario®®.

In tal senso, secondo un rinnovato senso di “immanente” e “trascendente”
immanente, perché essa in ogni caso appare (qui e ora), benché il linguaggio
dell’isolamento (senso comune, scienza, arte, religione, filosofia) la ignori;
trascendente, perché il suo apparire sintetico-sincronico non pud essere
testimoniato (nel linguaggio della testimonianza del destino) se non analitico-
diacronicamente (dunque mai compiutamente).

A chiarimento di cio, si aggiungano anche le due forme dell””’inconscio” nella
testimonianza del destino: «Se nella sua forma estrema il significato autentico
dell””’inconscio” € il non apparire dell’apparire infinito del Tutto [che appare bensi
e attualmente, ma come un apparire diverso rispetto all’apparire finito che qui e
ora — e, in ultimo, sempre — appare], nella sua forma derivata, il significato
autentico dell”’inconscio” ¢ la dimensione di cio che appare, in quanto si trattiene
al di fuori del linguaggio, non testimoniata [cosi appunto, per lo piu, la struttura
originaria della verita]»>’.

Il doppio apparire: lo X, di note 1 e 2, originariamente appare in connessione con
il destino (in quanto il destino ¢ il predicato di ogni cosa, non risultante al termine
di un cammino) e, insieme, come isolato.

Contesa dal destino e dall’isolamento, la terra si sdoppia e mostra due volti. Cioé nel
cerchio dell’apparire sopraggiunge quell’eterno che consiste nella terra contesa e sdoppiata
in due volti - ma non “bifronte”, perché i due volti della terra si mostrano insieme; lo stare
dinanzi dell’'uno [il volto dell’isolamento e percio dello stravolgimento della verita, onde X
appare come quel non-X che & K] non ¢ lo stare voltato e nascosto dell’altro [il volto del
destino nella sua unita con la pura terra, onde X appare come X e anzi come X-che-non-¢é-
non-X]. Qui dinanzi stanno due terre [X-che-non-é-non-X e X-che-é-non-X con la

58 Ibid., p. 189
59 E. Severino, Destino della necessita, cit., p. 430.

36



maschera di K=K]; il qui dinanzi é I'apparire della loro lotta [in cui la verita appare bensi
come cio che eternamente ¢ e cioé come negazione formale della propria negazione, ma
contrastata dall’invadente sopraggiungere della non-verita, temporaneamente non negata
e, in questo senso, attualmente dominante]®.

Doppio apparire: 'uno cosciente (=apparire dell’errore: X=non-X, ma non come
errore si anzi come verita: K=K), laltro inconscio (=apparire della struttura
originaria della verita in relazione a X - X=X/ X non ¢ non-X -. tuttavia trattenuta
al di fuori del linguaggio, percid pensata ma non saputa), il cui non apparire
nell'isolamento della coscienza errante ¢ la condizione e il fondamento
dell’apparire dell’errare medesimo. E il loro apparire insieme ¢ la condizione della
contraddizione onde X isolato, immediatamente e inconsapevolmente assunto
come K (come quel certo contenuto errato che in veritd ¢ un non-X) - la
contraddizione potendo apparire in quanto tale solo come negata (=come errore
riconosciuto tale) —, &€ posto come 'opposto di sé: X=non-X°!,

Allo scopo di indicare lo Spettacolo - il destino della verita — gia da sempre
spalancato e luminoso, che, in quanto é I’essenza pit profonda dell'uomo, qui e ora
accoglie il sopraggiungere degli “terra” (=di tutto cid che sopraggiunge) — e che
non ¢ il puro (=vuoto) apparire, ma ¢ l'infinita sapienza dell’apparire strutturato
del destino, che al tempo stesso € contrastata e percio velata, oscurata, sovrastata
«e in questo senso nascosta, dalla terra isolata e dal linguaggio che non vuole
testimoniar altro che la terra isolata»®® —, Severino, in alcuni luoghi della sua
Opera, propone la metafora del cielo, degli uccelli in volo e dei cacciatori che li
vogliono catturare. Ove la persintassi della verita (la sintassi dell’ente in quanto
ente: il destino) «sta davanti come 'azzurro del cielo sta davanti al cacciatore che
non vuol far altro che catturare gli uccelli, e il cielo lo vede ma non lo guarda»®.

60 Ibid., p. 503.

61 «Nella contraddizione qualcosa € posto come altro da cid che esso é: appare come qualcosa e
insieme come negazione del qualcosa. La contraddizione ¢é l’esito dell’isolamento» (E. Severino, La
morte e la terra, cit. p. 525). Come tale, la contraddizione appare solo nel concetto concreto di X (=solo
nella verita, dunque come negata), mentre nel concetto astratto di X appare come K=K. Ma, si diceva,
stante I'impossibilita che il destino non appaia (come predicato universale), segue che esso appare
anche all’errante — percid appaiono entrambi i termini della contraddizione: K che € non-X e X in
connessione con l'originario —; tuttavia ’errante lo “pensa” — pensa X in relazione al destino — senza
saperlo, «cioé senza portare questo suo pensiero nel linguaggio» (E. Severino, Oltrepassare, cit. p.
261), nell’atto stesso in cui ha parole solo per K come identico a sé. Si ribadisca, come detto sopra, che
il destino o struttura originaria della verita é il predicato universale incontrovertibile (lo “sfondo” su
cui ogni essente esiste ed appare) non per il suo significato esplicito, ma per il suo significato
implicito: cft. il testo corrispondente alla nota 58. Sul tema del “doppio” apparire, cfr. Note 1 e 2 a
seguire.

62 E. Severino, La morte e la terra, cit., p. 534

63 E. Severino, Pensieri sul cristianesimo, Rizzoli, Milano 1995, p. 175.

37



Il cielo € uno spettacolo sempre visibile; visibile quindi anche quando grandi stormi di
uccelli lo attraversano. Ma il cacciatore guardando verso il cielo, crede di non vedere altro
che il volo degli uccelli. Egli continua si a vedere il cielo — il suo sguardo celeste ¢&
semprevivo, non tramonta, non resta annientato, dimenticato, e pertanto non ricomincia
nemmeno a esistere —; ma egli giunge a persuadersi di non veder altro che stormi di uccelli,
e si da da fare per catturarli e ucciderli. Il suo sguardo, in cui appare il cielo, e questa sua
persuasione che isola gli uccelli dal cielo sono in contrasto; ma il suo sguardo che vede il
cielo [visto entro un “vedere” che non é un sapere, restando questo inconscio], rende
possibile anche la convinzione di non veder altro che gli uccelli; lo sguardo [I'Io del destino,
al fondo di cido che il cacciatore come tale crede di sapere] vede l'errore di questa
convinzione, e attende che l'errare giunga a compimento.

Il cielo ¢ la verita eternamente splendente e manifesta in ognuno di noi. Il cacciatore ¢
Perrare, cioé la persuasione di non veder altro che le cose della terra — gli uccelli - e di
doversi industriare per dominarle. Anche l'errare é un eterno come il cielo della verita e
come ogni cosa e ogni istante della terra, ma € un eterno che incominciando a manifestarsi,
contrasta il cielo sempre splendente; e il cielo attende che esso, I'errare, porti a compimento
il suo manifestarsi. Lo spettacolo del destino della verita non va e viene. Riceve l'errare di
chi vuol essere cacciatore del mondo - e dell’errare attende il tramonto®.

In questo senso, gli uccelli in volo sono visti anzitutto come catturabili e cosi,
prima ancora di catturarli effettivamente, i cacciatori — 1 mortali — ne sfigurano il
volto. Concepiti come oggetto di volonta. Dunque anche come volonta di lasciarli
liberi - comunque sfigurati! (Anche ogni cura “ambientalista” - che & sempre
“volonta” - stravolge 1"”’ambiente”, violentandone la natura). Avvolte dalla volonta,
le “cose” della pura terra — gli uccelli in volo — sono intese come indipendenti e
separate dal destino (e dunque tra loro): rinchiuse in questo sguardo alienato si
mostrano nella loro radicale erranza (ma non come erranza) a significare eventi di
“questo nostro mondo™: alcunché di ovvio. Sfigurate dalla persuasione isolante
(dall'io della volonta) appaiono potenziali prede del nostro dominio, che
inconsapevolmente intende farle essere altro da quel che sono (oppure, ma
I'identico veleno permane, nella prospettiva di “animalismo non violento” da parte
di chi rifiuta la caccia).

Un lampo di Simone Weil: «E il distacco a rendere eterne tutte le cose»®.

Commenta Severino: «Si potrebbe intendere che quando rinunciamo a volere le
cose (e a reggerle, fondarle, assicurarle) e ci distacchiamo da questa volonta, esse
mostrano tutte il loro volto eterno. Ma in questo modo il vecchio Dio che sta al di

64 E. Severino, Il muro di pietra, Rizzoli, Milano 2006, p. 204. «... nella metafora il volo degli uccelli
corrisponde alla pura terra, il cielo al destino della verita. La rete dei cacciatori corrisponde dunque
alla volonta di potenza che isola la terra dal destino della verita. Tale isolamento € la forma originaria»
dell’alienazione; «su di essa si fondano le forme derivate: religioni e miti, filosofia, arte, scienza, tutti
i morti pensieri e le opere morte dei mortali» (E. Severino, La potenza dell’errare, Rizzoli, Milano
2013, p. 136).

65 Quaderni, IV, Adelphi, Milano 1993, p. 322.

38



sopra delle cose diventa superfluo e la Weil non & pit disposta a seguirci»®. Poche
righe prima aveva rilevato che molte oscillazioni metafisiche della Weil
«andrebbero a posto [...] se la Weil avesse il coraggio di dire che noi, nel profondo
della nostra essenza, siamo Dio e che il nostro peccato consiste proprio nel
dimenticarlo e nel voler essere qualcosa di diverso da Dio, immergendoci nella
individualita che ci oppone gli uni agli altri»®’.

Diciamo: pitt di ogni altra forma di sapienza della terra isolata (occidentale e
orientale), per la superiore carica di “eternita” (in linea di principio riferita a ogni
essente), il cristianesimo ha tentato e tenta, pur immerso com’e nell’alienazione
estrema (=nella nichilistica persuasione secondo cui creaturae sibi relictae nihil
sunt), di rivolgersi al libero volo degli uccelli (secondo la metafora). Ma per quanto
splendente, rigoglioso e certamente senza confronto presago, il suo argomentare
resta preso dalla rete sfigurante, proprio la dove si dice convinto che solo nel luogo
protetto costituito dall’eterna volonta di Dio, tutte le cose hanno una destinazione
di salvezza eterna.

La volonta ¢ sempre volonta di potenza (volonta di far diventar altro: sé stessi e
le cose) — la volonta é sempre cattiva, anche quando & “buona”® —, in tal modo
snaturando leternita dell’ente, che, cosi stravolto, eternamente anche appare, in
quanto unito alla persuasione che la volonta (di Dio, dell'uomo, dell’inconscia
natura) esista e sia anzi il cuore dell’esistenza. Cosi sopraggiunge la non-verita
(“effettuale”, “storica”), in quanto non-negata (si anzi per lo pil assunta come
“evidenza”) nella verita trascendentale (formalmente e originariamente unita alla
non-verita negata).

In quanto alla struttura originaria del destino della verita appartiene 'autonegazione della
sua negazione, la negazione del destino della verita ¢ un contenuto che abita eternamente
il cerchio intramontabile dell’apparire. La negazione della verita appartiene, come negata,
all’essenza della verita; e quindi 'apparire della verita implica necessariamente ’apparire
della negazione della verita, come negazione negata®®. Ma la persuasione isolante, in quanto

66 E. Severino, Pensieri sul cristianesimo, cit., p. 187.

67 Ivi.

68 «Gloria a Dio nel piu alto dei cieli / e pace in terra agli uomini di buona volonta (ebdoxicg)» (Lc 2,
14): € la celebre lode a Dio cantata da un esercito di angeli, nella notte santa in cui nasce Gesu. Ma
sta proprio qui, nel cuore dell’assoluta “bonta” presunta, che si celano malvagita estrema e ateismo.
La prima, in quanto consiste nella persuasione che le cose (dunque anche quelle “cose” che sono le
decisioni e le azioni umane) oscillano fra ’essere e il nulla, dunque erano nulla e torneranno ad esserlo
(Pessenza della cattiveria — dell’esser captivus, prigioniero dell’errore — consistendo appunto
nell’esser al fondo convinti che I’ente sia niente); il secondo in quanto il “volere” in quanto tale
suppone 'ancor nulla del futuro, dunque vuoto di Dio.

69 «Se la verita non & essenzialmente in relazione all’errore (se cioé si pensa la verita
indipendentemente dalla sua relazione all’errore), essa € errore in quanto aperta alla possibilita che
sia affermato 'opposto di cio che essa afferma» (E. Severino, Volonta, destino, linguaggio, Rosenberg
& Sellier, Torino, 2010, pp. 81-2. «... non diciamo che una verita che ignori l'errore sia verita perché
una siffatta verita sarebbe aperta alla possibilita che 'errore irrompa e la trovi come cio che di per sé

39



invade la verita, non ¢ la negazione della verita in quanto essa negazione appartiene, come
negata, all’essenza della verita. La negazione della verita ¢ il contenuto della persuasione
isolante (ossia cio di cui tale persuasione € persuasa € in verita negazione della verita, anche
se in tale persuasione essa non appare come siffatta negazione), ma tale persuasione &
'apparire dove tale contenuto appare come non negato. E appunto questo apparire della
negazione come non negata che, con I'invasione della verita da parte dell’errore, entra nel
cerchio intramontabile dell’apparire”.

Gli ¢ che nascendo da thaiima - cio¢ dalla persuasione che gli enti escono e
tornano nel nulla -, la filosofia nasce dalla volonta di potenza: sia come volonta di
dominare il dolore dato da imprevedibilita e annientamento assoluti, sia, alla base
di quello, dalla volonta originaria che il dominabile esista (non potendo essere né
leterno né il nulla).

Sempre considerando la stessa metafora, si rilevi anche che lo sguardo dei
cacciatori rappresenta il correlato soggettivo degli uccelli catturabili (percio
sfigurati) e che entrambi i momenti — soggetto e oggetto —, nell’orizzonte del
destino, sopraggiungono necessariamente nel cerchio dell’apparire della verita
come quell’eterno in cui consiste 'errore, doppio: sia in quanto € come soggetto e
come oggetto, sia in quanto soggetto e oggetto sono ciascuno al loro volta doppi: il
primo come apparire della verita obnubilata tuttavia dall’apparire dell’errore
(errare); il secondo come apparire della pura terra oscurata tuttavia dall’apparire
della terra isolata. Ove I'apparire alienato corrisponde all’’interpretazione” dei
“dati”, rispettivamente inscritti nell’apparire non-alienato dell’apparire del destino
e della pura terra. Al fondo di ogni interpretato quell’autenticamente “dato” che &
la pura terra, al fondo di ogni interpretazione l'apparire incontrovertibile del
destino.

Certo, cristianamente la gloria di Dio € qui e ora: non cercatelo altrove: il regno
di Dio € in mezzo a voi, dice Gesu (Lc 17, 21). Come il cielo per i cacciatori, cioé per
coloro che preferiscono le tenebre («La luce ¢ venuta nel mondo, ma gli uomini
hanno preferito le tenebre alla luce»: Gv 3, 19), cioé la cattura degli uccelli che vi
volano a loro volta gloriosi, ma stravolti nella loro essenza dalla prospettiva errata

non nega l’errore. Una verita che non ¢ in relazione all’errore & di per sé stessa aperta alla possibilita
che le cose stiano altrimenti. Dal punto di vista del pensiero cristiano, chi pit conosce il male é Dio.
Da questo punto di vista Dio conosce il male piu di Lucifero perché, se Lucifero conoscesse il male
piu di Dio, la negazione di quel male sarebbe compiuta da Lucifero e non da Dio. Dio ¢ il piti profondo
sperimentatore, conoscitore del male. Questo per dire come non sia poi cosi paradossale il concetto
[... per cui] se si annienta I’errore si annienta la verita» (ibid., p.48). Nella consapevolezza che siamo
gia da sempre all’interno del risolvimento di ogni aporia: «Il linguaggio deve, per forza, dire una cosa
dopo P’altra, ma il risolvimento delle aporie che via via si presentano ¢ il risolvimento linguistico di
un risolvimento gia originariamente e totalmente eseguito — perché altrimenti il fondamento non
sarebbe fondamento» (ibid., p. 83, nota 75). «Se infatti il risolvimento dell’aporetica fosse concettuale
[corsivo ns.], allora si produrrebbe proprio quella situazione per cui dalla non verita si va alla verita,
quel divenir altro per cui la non verita diventa verita» (ibid., p. 85).

70 E. Severino Destino della necessita, cit., p. 467.

40



in cui, nell’isolamento, si mostrano (ecco X — che pur come tale, cio¢ in verita,
appare -, cui la strettoia nichilistica inconsapevolmente riferisce un predicato, K,
relativamente al quale il soggetto della predicazione non ¢ X, ma, immediatamente,
non-X). Ebbene - dicevamo - il cristianesimo ha cercato e ancora cerca di dar
spazio e voce a tale libero volo, sottraendolo alle mire e alla cecita che vengono dal
peccato’!, tuttavia per quanto altissimo sia il suo richiamo, resta a sua volta
prigioniero — diciamo con Severino — della rete sfigurante, giacché se il “cacciatore”
vuole, mentre il cristiano non vuole (volendo altro), entrambi si trovano comunque
a volere. A volere un certo destino (per quanto opposto) per gli eventi della terra,
in cio considerandoli per essenza “gestibili”, dunque non eterni, dunque sospesi fra
il nulla del passato e il nulla del futuro, dunque circondati dal nulla, non da Dio.
“Volere” & presuppore che Dio non esista e che tutto sia (derivante dal e destinato
al) nulla (implicando, insieme, l'impossibilita di ogni forma di “fato” o
“determinismo”). Si tratta del lato ombroso del cristianesimo, quello che lo porta a
fondo, quale sua zavorra suicida, dacché pensa grecamente I”eternita” (cioé amica,
nonostante la retorica dell’insuperabile inimicizia — dunque fatale amica —, del
diventar nulla). Il lato del dover essere virtuoso, dell’esortazione morale, della
buona prassi. Da cui ¢ attraversata da cima a fondo I'intera Bibbia’?, culminando
nel Nuovo Testamento (Vangeli e Lettere di Paolo)”. All’ebmpa€io anche Plotino
guarda come a un’indispensabilita: «senza la virtu vera Dio non & che vuoto
nome»’%. Ed & invece vero 'opposto: non gia nel senso dell’immoralismo (contrario
entro lo stesso errore), ma nel senso che Dio, che non ¢ a sua volta super-volonta
(negando «un’essenza inoperosa» all'Uno, Plotino giunge invece addirittura a
identificarlo alla volonta: «Egli é tutto volonta [...] la volonta & Lui stesso»)’>, non

71 Paragonando il tema biblico del “peccato originale” all’avventura dell’eroe sumerico Ghilgamesh
(XIX a. C.), ricercatore angosciato dell’albero della vita (che € dire dell’immortalita), il biblista G.
Ravasi scrive: «Alla Bibbia non interessa pili ormai studiare una questione metafisica antropologica,
cioé la struttura di fondo dell’'uomo, il suo limite fisico e metafisico. L’interesse della Bibbia & un altro.
E per questo che 'albero che ¢ al centro del giardino porta un altro nome: & 'albero della conoscenza
del bene e del male. L’oscillazione del pendolo ideologico dell’autore si € spostata da una questione
di struttura fisico-metafisica, ad una questione di struttura morale. E il problema della morale che
interessa all’autore; ¢ il problema delle scelte, ¢ il problema della liberta» (La Bibbia di Gerusalemme,
I, RCS. Milano 2006, p. 363)

72 In modo particolare, quanto alla Bibbia ebraica, nel Deuteronomio (30, 15-20) e nel Siracide.

73 Queste ultime sintomaticamente, diciamo cosi, “divise a meta” (clamoroso esempio la lettera agli
Efesini, in cui la prima parte ha carattere puramente “predestinazionistico”, mentre la seconda - a
partire da 4, 17 - é totalmente inscritta in una prospettiva “volontaristica”). Mutatis mutandis, come
per 'intera opera di Spinoza! (E in fondo per 'intera storia della Filosofia, tesa, sin dalla nascita, verso
le due direzioni contrastanti mai abbandonate: I’eterno/necessario e Ieffimero/contingente: Dio e
diventar altro). Cfr. F. Farotti, L 'eternita mancata. Spinoza. Prefazione di E. Severino, Mimesis, Milano-
Udine 2018.

74 Plotino, Enneadi, a cura di G. Faggini, Rusconi Milano 1992, 11, 9, 15.

75 Ibid., VI, 8, 21. Cosi, non per caso, l'ultimo Schelling, ormai inconsapevolmente alle soglie del
coerente nichilismo dispiegato di Nietzsche: «Wollen ist Urseyn (il volere & l'essere originario)»

41



€ un vano nome (anzi contraddittorio se posto in relazione alla volonta, propria e
a fortiori, altrui), proprio in quanto sta al di 1a di ogni forma di “bene” e “male”
(dunque di volontarismo) sostenuti da Occidente e Oriente.

In qualche modo lo intuisce Eckhart, quando, guarda alla divinita (Gottheit)
come contrapposta a Dio (Gott), in quanto «Dio opera, la divinita non opera, non
ha niente da operare, in lei non ¢ alcuna opera; mai ha guardato ad un’opera. Dio
e la divinita sono separati dall’agire e dal non agire»’®. L’opposto di Plotino
(meditato a lungo da Agostino, a sua volta riconosciuto da Eckhart come proprio
maestro). Molto interessante questa esigenza eckhartiana di uscire dalla volonta,
avvertita come fonte dell’errore. Restando perd tutto da spiegare come Gott
scaturisca dalla Gottheit (stante I’assoluta estraneita di questa all’agire), dalla quale
inevitabilmente in ultimo non puod non derivare, mentre ¢ ben chiaro in Plotino
come [llIntelletto (il Nous), corrispondente di Gott, scaturisca dall'Uno
(corrispondente della Gottheit): in quanto voluto/prodotto.

NOTA 1: Sull’apparire della verita nella filosofia greca e nel cristianesimo.

Come ¢ possibile che oltre che nel destino anche, mutatis mutandis, benché
implicitamente, per il cristianesimo e per la stessa filosofia greca si possa ben
sostenere che, nel pensare errante (=concetto astratto di X) e all’interno del
nichilismo, appaiano entrambi i termini della contraddizione e cioe sia X sia non-
X (quest’ultimo, s’¢ detto, non come tale, ma nella veste di K)? Che la verita
cristiana (e greca) non sia e non appaia come “risultato” (come invece per Hegel, il
cui spirito assoluto particolarmente in questo, e cio¢ nel risultare al termine di un
processo in cui consiste la storia stessa del mondo, si differenza dal vonoic vorioewg
di Aristotele e, a maggior ragione, dal Dio atto puro cristiano) € si, s’é detto sopra,
condizione necessaria di cio, non pero sufficiente.

Quello che va aggiunto — a partire, in ambito filosofico, dalla teoria della
reminiscenza in Platone, non semplicemente miticamente affermata, ma
filosoficamente dimostrata, onde, conoscendo “quaggiu”, scopriamo in noi nozioni
pure (la struttura stessa dell’Iperuranio), che non possiamo aver ricavato
dall’esperienza, come tale sempre approssimativa’’; per passare all’intelletto

(Ricerche filosofiche sull’essenza della liberta umana, trad. it. a cura di M. Losacco, Carrabba,
Lanciano 1910, p. 42).

76 Sermoni tedeschi, cit., p. 80.

77 Ad esempio: stante che I'eguaglianza empirica é sempre approssimata (¢ sempre un’”aspirazione”),
su che base possiamo riconoscere cid (=che non ¢ mai assoluta), se non in quanto «& necessario che
in noi si sia avuta gia prima 'idea dell’eguale [assolutamente tale]» (Fedone, 74 d; cfr. anche Menone,
80 c-81 e Fedro, 72 e- 77 b), di cui, proprio mediante I'imprecisa esperienza, possiamo farcene
coscienti?

42



agente di Aristotele, “strano” ospite in nobis, separato e immutabile, fonte di verita
intelligibili e necessarie (che esulano dalla contingenza sensibile, dunque da corpo
e psiche)’®; e infine richiamando la teoria plotiniana dell’anima non discesa in
quanto rimasta connessa alle eterne veritd’”” -, quello che dunque, dicevamo, va
aggiunto & che la “caduta” - greca, ma anche, biblicamente, cristiana —, non essendo
totale, lascia un residuo aureo e decisivo nell’'uomo (e, correlativamente, nella
natura medesima, stante che lo sradicamento da Dio non ¢ assoluto)®, il quale, se
non pud certo dirsi lo sguardo stesso del destino®!- e cioé, correlativamente, nella
terra isolata, lo stesso sguardo di “Dio” (anche se Eckhart, da cristiano, proprio
questo sostiene!) — tuttavia, in «cid che vi ¢ di supremo nella mente umana»®
l'vomo & pur creduto immagine di Dio. Né Dio lo maledice dopo il peccato
(maledice il serpente), rimproverandolo si, ma anche, simbolicamente,
ricoprendolo, di pelli protettive (Gn 3,21). “Divina immagine”, dunque, che, per lo
piu, schiacciata dal peccato (che anzitutto si manifesta come ignoranza), resta
abbondantemente in ombra, avvolgendo "'uomo, all’interno della fede, come cio
che appare, ma non é saputo, giacché tale fondamentale consapevolezza non ¢
condotta nella parola, se non (sia pur per fidem, cioé per speculum et in aenigmate)
dal santo. Detto altrimenti: fatto a immagine di Dio, in qualche modo 'nomo é stato
si lo sguardo di Dio e percio, in misura sia pur oscurata dalla pesante nube
dell’insipienza, lo é ancora! Analogamente, sempre all’interno della fede (oppure,
con Eckhart, oltre la fede stessa?), nel fondo pit remoto di sé ¢ felice (benché
astrattamente) come lo era nell’Eden. Ove il linguaggio (dunque la coscienza
esplicita) € invece in genere pressoché del tutto rivolto all’altro lato di noi e del
mondo, quello dominante del peccato/errore.

Diciamo allora che questo residuo, mutatis mutandis e nell’infinita distanza, puo
essere paragonato (il “pit simile”)® all’esser un To del destino da parte di ogni

78 «E questo intelletto e separabile, impassibile e non mescolato, essendo atto per essenza [...] e non
€ che questo intelletto talora pensi e talora non pensi» (L’anima, II1, 5, 430 a)

79 Cfr. NOTA 3.

80 Cio che é acutamente avvertito dal cristianesimo: «L’attesa spasmodica delle cose create sta infatti
in aspettativa della manifestazione dei figli di Dio. Le cose create infatti furono sottoposte alla
caducita non di loro volonta, ma a causa di colui che ve le sottopose, nella speranza che la stessa
creazione sara liberata dalla schiavitt della corruzione per ottenere la liberta della gloria dei figli di
Dio. Sappiamo infatti che tutta la creazione geme e soffre unitamente alle doglie del parto fino al
momento presente» (Rm 8, 20-22); «Aspettiamo cieli nuovi e una terra nuova»: (2Pt 3, 13).

81 Cfr. E. Severino, La filosofia futura, cit., p. 341. Si rilevi che la struttura formale della verita
(=struttura originaria=Io del destino=I"originario=sfondo persintattico di ogni cerchio “umano”) & il
correlativo “soggettivo” della terra pura, che sta al fondo di ogni forma di isolamento: «Se la terra
non isolata non fosse, I'isolamento non isolerebbe alcunché, non sarebbe isolamento» (E. Severino,
La morte e la terra, cit., p. 318).

82 Agostino, La Trinita, cit., p. 821

83 Cfr. E. Severino, La morte e la terra, capp. VII e VIIL

43



mortale. Siamo dunque doppi? Ma certo! Miseria e grandezza, come perfettamente
intuisce Pascal, sulla traccia di san Paolo%4.

NOTA 2: Sull’apparire della verita in ambito “realistico”.

Nello sguardo del destino, s’é detto (§§ 1 e 3), l'apparire (=il “pensiero”), in
quanto tratto del destino, appartiene all’essenza dell’ente®®, massimamente
all’essenza della verita: nulla esiste al di fuori dell’apparire del destino nel suo
stesso apparire di sé. Fondamento dell’eternita dell’ente in quanto ente, il destino
implica la negazione della verita intesa come un ad quem producentesi al termine
di un cammino (da Platone a Hegel e Marx), esplicitamente affermandola
all’opposto come !'originario, originariamente manifesto: si tratti della stessa
coscienza di un bimbo o di un idiota - o, diciamo, di un animale o di una pianta e
persino di un minerale (v. nota 89). (Come a dire che se qualcosa — fosse anche
un’’inezia” o un errore — & manifesto, allora ¢ manifesto il destino della verita: la
struttura originaria della verita, il cui taciuto apparire — in questo senso “inconscio”
- ¢ il fondamento di ogni isolata “descrizione” fenomenologica di cid che ci sta
dinanzi: cfr. nota 61).

Si chiede ora: che significato assume I’apparire di verita ed errore (X e non-X) in
sede realistica (greco-cristiana)? Secondo il realismo gnoseologico I'ente esiste al

84 «L’uomo naturale non comprende le cose dello Spirito di Dio; sono follia per lui e non é capace di
intenderle, perché se ne giudica solo per mezzo dello Spirito. L’'uomo spirituale invece giudica ogni
cosa, senza poter essere giudicato da nessuno. [...] Or noi abbiamo la mente di Cristo» (1Cor 2, 14-
15); «Spogliatevi dell'uomo vecchio [Agele mévta, dird Plotino: Enneadi, V, 3, 17], quello del
precedente comportamento [...] rinnovatevi nello spirito della vostra mente, e rivestitevi dell'uomo
nuovo, creato secondo Dio nella giustizia e nella santita della verita» (Ef 4, 22-24). Daccapo,
sapientemente, Plotino: siamo «presso gli déi e nel’Ade» (ibid., I, 1, 13); «Oggi, purtroppo, a
quell’'uomo spirituale si € aggiunto un altro uomo che vuole esistere; egli ci ha trovati poiché non
eravamo fuori dell’'universo e si & accostato a noi, e si € rivestito di quell’'Uomo che ciascuno di noi
era allora [...] noi siamo diventati cosi una coppia di due uomini e non siamo pit quello che eravamo
prima» (ibid., VI, 4, 15); «Ora per0, poiché una parte di noi é prigioniera del corpo, come se uno avesse
i piedi nell’acqua e ne fosse fuori col resto della persona, noi ci eleviamo al di sopra del corpo con
quella parte dell’anima che non é immersa in esso e allora col nostro centro ci mettiamo in contatto
col centro del Tutto — come i centri dei cerchi massimi sono in contatto col centro della sfera che li
include - e cola riposiamo» (ibid., V1, 9. 8). Ricordiamo che la matrice di questo cosi decisivo tema
circa I'opposizione che ci costituisce come doppi € Platone, Repubblica, IX, xut (quel Platone di cui
Plotino si dichiara fedele interprete).

85 Che solo in quanto appare - 'apparire dell’ente essendo eo ipso apparire di sé (=Io) — si costituisce
esplicitamente o per sé come identico a sé: 'apparire di X appare come tale e percio come X=X. Fuor
di ci6 X apparirebbe si come identico a sé (nella teoria realistica che pur lo pensa, ma al di la del
pensare), ma solo come noema isolato (solo come X, non come X=X), dunque solo in sé identico a sé,
percio inetto ad escludere esplicitamente il suo esser altro da sé. Isolato dal suo essere identico a sé
non puo essere sé stesso. Cfr. E. Severino, Tautétés, cit., cap. X. Cfr. qui, cap. III, nota 6.

44



di fuori e indipendentemente dal pensiero®. Cosi stando le cose (ammesso e non
concesso: v. nota 85), pensato come non pensato, 'ente esiste nel modo d’esser vero
in $é; si che, nella teoria realistica, X pur appare come cio che nel suo essere in
verita (cosi com’e creato da Dio) non appare. Esiste tuttavia cosi al di fuori del
pensiero umano, non del pensiero simpliciter; infatti Dio lo pensa attualmente ed
eternamente: il Dio platonico e il Dio aristotelico “solo” quanto all’essenza, il Dio
cristiano tout court — cosi anche per Berkeley, ad esempio, in cui Dio pensa
eternamente, necessariamente e simultaneamente tutte le cose che lo spirito finito
umano pensa parzialmente e temporalmente, cioé via via. Nel cristianesimo c’¢ un
pensiero infinito che pensa necessariamente ed eternamente ogni non-niente. In
questo senso nulla esiste fuori del pensiero, ma infinite cose esistono fuori del
pensiero umano: cosi esistendo in verita, ma senza umanamente apparire. Una
volta incluse nel pensiero dell'uomo, POICHE QUESTO NON E MAI
ASSOLUTAMENTE ERRANTE in quanto ha in sé una scintilla di verita (mutatis
mutandis, da Platone ad Agostino ecc.: cfr. NOTA prec.), ecco che, insieme, di ogni
cosa appare: 1) la sua vera e divina radice, ancorché (a causa della “caduta”) per lo
pit surclassata e in ombra; 2) il suo stravolgimento, determinato dalla “caduta” e
percio dall’apparire dominante dell’errore. In ogni caso appaiono entrambi: X e
non-X (sebbene questo, nella veste, prevalente su X, di K). In termini cristiani: la
cosa — per sé presa a sua volta doppia in sé (in quanto natura lapsa da un lato e,
dall’altro, residuo del suo originario esser un tratto dell’Eden: anche la natura
infatti non & assolutamente decaduta) —, in quanto avvolta dal pensiero umano,
“diventa” (cioé appare): 1) vera per sé (in relazione alla scintilla di verita che &
rimasta in noi): “per sé” nel senso che ora, intensive, nell'uomo (non solo, anche
extensive, in Dio), la sua verita appare, onde ¢ si necessariamente pensata (nello
sguardo dell’apex mentis, in cui l'errore € negato), ma non necessariamente saputa
come tale (se non, sia pur in viam, dal santo - v. il Cantico di frate sole —; per lo
piu, infatti, la grande nube del peccato e le correlative parole la oscurano) e 2) falsa
per sé (specchio soggettivo decaduto, corrispondente rispetto al suo decadimento

86 Diversamente da quel che in genere si crede, il “realismo” greco non ¢ affatto una teoria ingenua,
si anzi mediata e cioé epistemicamente dimostrata. Lo spiega Aristotele in un decisivo passo dell’Etica
nicomachea (1139b, 20 sgg.): «Tutti noi riteniamo che ci6 di cui abbiamo scienza non possa essere
diversamente da come &, mentre le cose che possono essere diversamente, quando si danno lontano
dalla nostra vista, ci lasciano incerti se sono o non sono. Percio I'oggetto della scienza & per necessita.
Quindi € eterno, infatti le cose che sono necessariamente in assoluto sono tutte eterne, e ci6 che &
eterno non si genera e non si corrompe» (trad. it. a cura di C. Natali, Laterza, Roma-Bari 2018, pp.
228-9). Commentando il passo, E. Severino ne rileva la «straordinaria importanza», giacché in esso il
“realismo” «non & semplicemente presupposto, ma é una conseguenza della capacita dell’ epistéme di
mostrare l’esistenza di cid che, non potendo essere diversamente da come &, & eterno, ingenerabile,
incorruttibile. Poiché I'epistéme mostra l'esistenza dell’eterno, per questo motivo si pud dire che
I’essente — quell’essente che € eterno — € indipendente dal theorein, cioé dal suo apparire — tanto che,
in relazione all’essente che pud essere diversamente da come &, “rimane nascosto” [lanthanei] se esso
sia 0 non sia quando non appare» (La filosofia futura, cit., p. 307).

45



oggettivo) nella forma dell’esser cosi saputa come se fosse vera. Per lo piu
rimanendo dunque, come verita, inconscia (=pensata, ma non saputa, cio¢ senza le
parole che la mettano in risalto) rispetto alla coscienza errante (ben lungi dal vedere
le cose, anziché meri strumenti, allegorie cariche di insegnamenti).

E in Dio? Appare l'errore? O la cosa appare solo in verita? Non appare la sua
doppiezza? Nel Dio greco (Platone, Aristotele, Plotino) appare certamente I'idea
dell’errore e vi appare come negato, tuttavia vi appare formalmente, non cio¢ come
questo o quel pensiero errato e, come tale, oltrepassato. Nell'ontologia greca il
diventar nulla e da nulla della specificita (dell’accidentale) ¢ il suo stesso valer
nulla, si che Dio ¢ onnisciente proprio ignorandola. (In fondo lo stesso vale per il
Dio di Spinoza, in cui non c¢’¢ spazio se non per la uni-totalita delle idee adeguate,
I'errare costituendosi solo nella dimensione umana - dunque anche la sua
negazione: che ¢ come dire che, cosi intesa, in Dio la verita manca di concretezza).
Nel Dio cristiano, onnisciente anche negli “accidenti” (“anche i capelli del vostro
capo sono tutti contati”), non puo non apparire la stessa specificita dell’errare
negato e anzi infinitamente oltrepassato nella Gloria del “cielo”. Nel Dio cristiano
non pud non apparire gia da sempre I'uomo (anche se non ’avesse voluto creare),
cioé lintera luce oscura dell’errare umano - infinitamente oltrepassata gia da
sempre nella Gloria della verita.

Che dire oggi di queste riflessioni? Reliquato e inutilissimo relitto del tempo che
fu? Come si puo infatti parlare ancora di un Io della verita se la verita ¢ morta?
(Anche se poi nemmeno questo si dice piu). Inevitabile che allora (anche) quel
grande Io muoia e ne resti 'ombra miserabile, il parente povero come il tutto
dell”interiorita” umana: I'io piccolo (ma ormai non piu tale, visto che il termine di
paragone manca) della psicologia. Come tale privo di relazione con ’Assoluto, se
mai anzi con il caos magmatico dell”’inconscio”, terra senza fondamento in
perpetuo divenire senza scopo. E cid che da tempo, volendo ridar fiato al vecchio
Io, denuncia con veemenza Marco Vannini®’, senza tuttavia mostrare di aver idea
delle ragioni irreversibili e necessarie di tale morte e, soprattutto, delle ragioni
inaudite del necessario oltrepassamento di essa (e della stessa configurazione
dell'lTo della tradizione - cui inanemente vorrebbe tornare, ripristinandolo -,
predisposto, per come nasce, alla sua inevitabile morte). Ove le due “necessita”, ben
differenti fra loro, corrispondono, rispettivamente, alla “necessitd” inautentica
appartenente alla logica del nichilistico diventar altro — quella in forza della quale
Leopardi e Nietzsche annunziano la morte di Dio e Gentile l'intrascendibilita del
divenire del pensiero attuale: esiti inevitabili all’interno della fede nel diventar
altro, con cui non si puo evitare di confrontarsi — e alla necessita autentica del

87 Cfr. ad es.: Mistica e filosofia, Le Lettere, Firenze 2007; Dialettica della fede, Le Lettere, Firenze
2011; Introduzione a Eckhart, Le Lettere, Firenze 2018; Mistica, Psicologia, Teologia, Le Lettere,
Firenze 2019; Beati pauperes spiritu. Attualita di Meister Eckhart, Lindau, Torino 2022.

46



destino, implicata dallincontrovertibilita dell’apparire dell’esser sé/non esser
'altro da sé: il nocciolo della struttura originaria della verita. In tal guisa la mera
volonta di ritorno al passato (magari a Eckhart o al neoplatonismo) si risolve in
puro velleitarismo nostalgico, che la “storia del mondo”, del tutto indifferente,
lascia inevitabilmente ai margini del proprio cammino - destinato (secondo
entrambe le forme di necessita citate, ciascuna a suo modo) al dominio planetario
della tecno-scienza - e all”’Io” come Apparato trascendentale della tecno-scienza.

NOTA 3: Per un approfondimento delle due NOTE precedenti (Plotino, mediatore
fra Platone e Agostino).

In merito ai temi appena discussi, riportiamo qui per intero un paragrafo del
nostro ultimo saggio (Mito e destino, University Press, Padova 2025; cap. II, § 6). E
il seguente:

In relazione al mito dell’anima nel Fedro platonico, si considerino i seguenti
passi di E. Severino, tratti da Essenza del nichilismo (op. cit.):

L’essere é destinato ad apparire [cfr. nota 85]. In questa destinazione risiede I'essenza
dell’'uomo. Il significato originario dell””’anima” — e della “mente”, del “pensiero”, della
“coscienza” ecc. — ¢ il loro porsi come apparire dell’essere. E “io” significa I'apparire in
quanto ha come contenuto sé medesimo; cio esprime in forma brachilogica I'identita della
forma e del contenuto (p. 198).

Eterna rivelazione della verita dell’essere, 'uvomo vive in questo senso “la vita degli dei”.
Ma la “pianura della verita” gli sta davanti tutta raccolta e ferma e in questo fermo
spettacolo abita 'uomo in eterno. La contemplazione non € un nepiodog [un circolo], al di
fuori del quale 'uvomo abbia la casa cui far ritorno: la sua casa & la verita che gli sta
eternamente davanti®® (p. 215).

Giacché lo “sfondo” di ogni cerchio (identico in ciascun uomo, in quanto Io del destino,
trascendentale) € intramontabile: non vuoto, ma eternamente abitato dal destino, cioe dalla
struttura originaria della verita: nessun essere pud apparire se non appare la verita
dell’essere (p. 200).

88 «Eppure la sua originaria abitazione & un’irrequietezza infinita [...] L’apparire della verita
dell’essere ¢ loriginario mantenersi nella contraddizione» (ibid., p. 215). Anzitutto come
contraddizione C, fondamento della stessa contraddizione normale. Laddove se la negazione di
quest’ultima consiste in una (filosofica) smentita, la negazione della prima consiste piuttosto in
un’intensificazione di essa (restando rimosso non il contenuto in quanto tale, ma la sua sola
astrattezza o parzialita).

47



La stessa distrazione dalla verita ¢ possibile solo in quanto la verita continua ad apparire.
Per gli uomini, “l'oblio dell’essere” (A\j9n &v 167" €idov iepdv: Phaedrus, 250a) ¢ un
nascondimento della verita, nel senso in cui si puo dire che il cielo si nasconda al contadino
che segue il volo degli uccelli o delle stelle cadenti: il cielo della verita appare eternamente,
ma le cose che lo attraversano richiamano su di sé I’attenzione e divengono cio che conta.
Allora il linguaggio non ha parole che per cio che conta e la vita si svolge come se la verita
fosse tramontata e dinanzi restassero soltanto le cose (ivi).

Alla verita - dice il destino — non si arriva, pervenendovi altrimenti dalla non
verita e dunque non incontrandola mai. Essa ¢ gia da sempre qui e ora: I'autentico
Umgreifende (Jaspers), orizzonte di tutti gli orizzonti, che avvolge “a priori” ogni
“esser uomo” in quanto “apparire della verita dell’essere” (restando in merito
problematica, nello sguardo del destino, I'identita di ogni altro essente: animali,
piante e altro ancora)®. O, se si vuol dire con la tradizione (ma il fraintendimento

89 Quello che, tradizionalmente, I'interpretazione individua come “essere vivente” mostra, per gradi
anche molto difformi, di saper differenziare i diversi (’animale, ad esempio, distingue il cibo dal non
cibo...; la pianta, la luce dall’oscurita...), oltre che esprimere, secondo livelli altrettanto differenti,
forme di volonta di potenza (gli animali intervengono nel mondo, volendo diventar altro e far diventar
altro; i vegetali crescono, invadono spazi...): come non vedere allora in essi la traccia, in forma
(astratta) di corporeitd e comportamento non strettamente “umani”, che la terra isolata
sopraggiungente in un altro cerchio (=in un altro Io del destino), lascia nella terra isolata del cerchio
originario (del “mio” Io): non Socrate, ma il mio cane o questo albero qui. In ogni caso differenti forme
di “To empirico” (non strettamente “umane”), avvolte, in quanto tali, dall’’Io trascendentale” o Io del
destino (e, in questo senso, anch’esse “umane”). Onde anche il “corpo” di un fiore, nel piu profondo,
analogamente al “corpo” umano, sarebbe sede in cui qualcosa appare, dunque un Io (del destino) - in
fondo I'idealismo, a suo modo, si avvede che la scala gerarchico-ontologica non conosce soluzione di
continuita, ma solo differenze di grado (quantita, non qualita). E perché non riguardante allora anche
il mondo cosiddetto inorganico: aria, acqua, terra, fuoco? Onde tutto € Io, si che allora I’essere che
appare é sempre, a suo modo e a sua volta, un apparire dell’essere (=ogni contenuto € a sua volta
forma)? Ogni “corpo”, come traccia e segno di una dimensione dove qualcosa appare (si che allora in
questi ambiti appare il destino — che appare ovunque ci sia ’apparire di qualcosa). Gentile dice si che
tutto & Io, e cioé che «il mondo tutto ci si svela come soggetto» (Sommario di pedagogia..., 11, cit. p.
5), non pero direttamente: il non-lo, per lui, non essendo di suo un Io, se non in quanto contenuto
dell’To (esclusivamente “umano”); mentre qui si sta dicendo che ogni non-Io, nella differenza, é gia di
suo un Io (del destino: apparire della struttura originaria); dunque contenuto, come traccia (della terra
isolata di un certo Io), nella terra isolata di un altro Io, essendo tuttavia a sua volta un Io, percio forma
e cioé cerchio dell’apparire della verita dell’essere. Nessuna difficolta allora, dopo averlo inferito (La
Gloria, V), ad immaginare che i cerchi del destino sono infiniti: ogni filo d’erba, ogni petalo...! Sia
pure inconscia (in progressione digradante), la (fede nella) volonta - il conatus — che, nell’interpretare
alienato, guida un corpo animale e vegetale (e addirittura minerale: si pensi anche a Schopenhauer,
“idealista” obtorto collo), & certo diversa, ma anche identica rispetto alla coscienza che ne ha
I””uomo”, dunque simile (sullo sfondo ultimo, comune e intramontabile del destino). Nell’isolamento,
I'idealismo, ripetiamo, a suo modo se ne avvede; stupendamente (anti-cartesianamente) lo intuisce
come nessun altro Leibniz: cfr. F. Farotti, Gustare il destino nel cristianesimo, V, 4, Postilla.
(Chiediamo: su che base non fermarsi ai cosiddetti “esseri viventi” e attribuire ’esser un Io del destino
anche al cosiddetto mondo “inorganico™? Si tratta di un’ipotesi che, come tale, mantiene aperto il

48



¢ inevitabile): la veritd abita eternamente in “noi” (Deus in nobis). E cid che,
all’interno dell’alienazione essenziale, ha appunto tentato di pensare Platone (il
primo a parlare, anticipando Paolo, di “uomo interiore”: Repubblica, IX, 589 a-b);
ma poi anche le categorie kantiane sono 'eco dell’intuizione platonica; e prima
ancora Agostino: noli foras ire... Tentativi falliti sin dal primo passo. (A meno che
- allinterno dellisolamento dal destino — non si vada davvero a fondo della
“riforma della dialettica hegeliana”, ravvisando la “necessita” di un’altra “struttura
originaria” — non I'Iperuranio, non Cristo maestro interiore, non le dodici categorie
dell'To... —: quella finalmente adeguata - congruente, coerente — al divenire
assolutizzato e percio ripensando ab imis 1"”’Idea” hegeliana come Dioniso,
eternamente concepito — in quanto essenzialmente ridotto alla prima triade -,
come “storia ideal eterna” al di qua della “storia che corre nel tempo”, inclusivo
della totalita della propria negazione categoriale negata)®.

E dunque: nello sguardo inaudito del destino, la struttura dell’Incontrovertibile
¢ il nostro piu autentico inconscio, la luce piu tersa, che, anche nel tempo
dell’errore, necessariamente appare (nulla € e appare se essa non appare:
condizione onto-gnoseologica dell’esser sé dell’essente in quanto essente), ma (in
genere) non testimoniata dal linguaggio e, in questo senso, “inconscia”.

Nel contesto che si manifesta, il grande fiume delle determinazioni che compaiono e
scompaiono ¢ trattenuto da sponde intramontabili: la scorta di quegli enti, il cui apparire ¢
di necessita richiesto dall’apparire di un qualsiasi ente. Essi sono lo “sfondo” intramontabile

problema, oppure c’é di mezzo una contraddizione che I’attribuzione in parola rimuove? Proviamo a
rispondere cosi: se e poiché la verita - il destino della verita — ¢é il predicato necessario di ogni essente,
allora essa non puo ospitare I’essente, per cosi dire, senza esserne a sua volta, in qualche misura,
minima che sia intensive, ospitata. O il destino non é fondamento esterno che non sia, insieme,
fondamento interno. L’attribuzione in parola non & dunque un’’ipotesi”, giacché rimuove la
contraddittoria separazione fra “esterno” e “interno”, onde il destino si troverebbe
contraddittoriamente “applicato” a un che di intimamente estraneo ad esso. Questione enorme, che
necessiterebbe uno studio a parte). (Come non ricordare in merito, per analogia, la predicazione di
san Francesco, nei pressi di Bevagna, agli uccelli esultanti raccolti attorno a lui e di sant’Antonio, sul
mare dell”’eretica” Rimini, ai pesci palpitanti di gioia? Oltre che il discorso con cui Francesco
ammansisce il lupo che terrorizzava Gubbio. Miti, favole, storielle oleografiche buone per i bimbi?
Oppure cosi intese vi si perde il nocciolo di profondissima verita che esse includono? Leopardi stesso
— cfr. 'Elogio degli uccelli - vide nel canto e nel volo degli uccelli come un consapevole applauso alla
vita universale, quasi un incessante incitamento e insegnamento — benché falsi dal suo punto di vista
— ad esser allegri, in linea con quanto dice I’Apostolo: «Siate sempre allegri nel Signore. Ve lo ripeto:
siate allegri»: Fil 4,4). Come sempre l’estrema acutezza di Severino anticipa ogni tema: «Il destino
appare ovunque qualcosa appaia, dunque anche in ogni “uomo”, se “un uomo” (ma anche il cielo, la
terra, il mare, il vento [corsivo ns.]) &€ apparire di qualcosa» (La morte e la terra, cit., p. 30).

90 Cfr. F. Farotti, Il nichilismo perfetto..., cit. capp. VI-VIL, in cui si mostra, al massimo della “coerenza”
nichilistica, dunque inautentica — l'autentica coerenza appartenendo il destino —, che si tratta
comunque di un’esigenza speculativa tanto “necessaria quanto impossibile”. Cfr. infra, cap. 111, § 4.

49



di ogni disvelamento dell’essere, lo spettacolo che sta eternamente dinanzi all’'uomo e in
cui si svolge ogni tempo, e dunque anche la storia dell’alienazione dell’Occidente®!.

In diversi luoghi del suo De Trinitate, Agostino conduce rigorosamente
all’estremo il passo di Genesi circa 1'uomo fatto a “immagine e somiglianza” di
Colui che ’ha creato, giungendo coerentemente a riconoscere la «mente razionale»
come la sede «dove puo esservi la piena conoscenza di Dio», e la cui parte piu
elevata (apex mentis, castellum animae — Grund der Seele, la chiamera Eckhart,
che riconosce in Agostino il suo maestro) «rimane attaccata alle ragioni eterne per
contemplarle e consultarle»??: dunque, per cosi dire, non discende davvero, nel
mondo.

Agostino conobbe Platone anzitutto attraverso Plotino. Ebbene, in merito al
tema della caduta dell’anima, preesistente alla propria nascita — che Platone
affronta da mitologo: 'immagine del carro alato; e da filosofo: mediante il tema
della reminiscenza —, ci pare interessante prendere in considerazione la dottrina
dell’””’anima non discesa”, con cui Plotino intendeva affiancarsi a Platone
(rivendicando a sé il semplice ruolo di “interprete”; dunque non contro Platone), in
opposizioni alle interpretazioni coeve (restando in posizione minoritaria nella
storia del platonismo). Vedremo come le conseguenze di tale convinzione - fondata
sulla separazione dei due piani, I'intelligibile e il sensibile, dunque della parte
superiore dell’anima rispetto a corpo e psiche — implica una presaga “similitudine”
(un sentore, un “fiuto”) con il destino come inveramento di ogni forma di
“innatismo”.

Secondo Plotino, la teoria platonica dell’anima richiede che questa non discenda
tutta nel corpo: € cio che ribadisce in vari luoghi delle Enneadi. Ad esempio:

Esse [le anime] non discesero insieme con I'Intelligenza e tuttavia, mentre arrivano a terra,
“la loro testa rimane fissa al di sopra del cielo” [...] Ma l'Intelligenza rimane tutta ed
eternamente lassu e mai si estrania da se stessa; e nondimeno, benché tutta stabilita nella
regione superna, invia alle cose di quaggil, per mezzo dell’anima, il suo influsso (IV, 3, 12).

Se [e poiché] I'intelligibile é separato, come mai I’anima entra in un corpo? Tutto cio che &
soltanto Intelligenza, impassibile fra gli enti, possiede una vita puramente intellettuale e
permane lasst in eterno [corsivo ns.]: perché in lui non ci sono né impulsi né desideri [...]
venuta in questo mondo nel quale essa &, non appartiene tuttavia interamente al corpo
[anche la psiche & “corpo”: san Paolo e Gentile pensano il “medesimo”], ma conserva ancora
qualcosa fuori del corporeo (IV, 7, 13).

Se si deve anche avere il coraggio di dire il proprio parere contro 'opinione degli altri,
diremo che anche la nostra anima non si e sprofondata tutta quanta, ma che qualcosa di

91 E. Severino, Essenza del nichilismo, cit., p. 199.
92 La Trinita, a cura di G. Catapano e B. Cillerai, Bompiani, Milano 2019, XII, 12, p. 677.

50



essa rimane sempre nel mondo intelligibile [...] Ma le anime individuali, che appartengono
a individui particolari, hanno anch’esse una parte superiore, ma sono inquiete a causa della
sensibilita e assediate dall’apprensione di molte cose che contrastano il loro essere e
apportano sofferenza e turbamento [...] Ma c’¢ anche una parte che non gode dei piaceri
effimeri; e la sua vita & conforme al suo essere (IV, 8, 8).

Ove & chiaro che, per tale eterno radicamento della parte superiore dell’anima
nell’Essere/Intelletto, I'ipostasi immediatamente successiva rispetto all’Uno
(I'analogo dell'Iperuranio platonico e del correlativo Demiurgo), segue che
I’’uomo’, nel suo vertice, risiede fra le idee divine.

Scrive in merito Alessandro Linguiti:

Tale parte superiore dell’anima & descritta come un intelletto che sempre comprende per
intuizione perfetta la totalita delle idee, distinguendosi in questo modo dal normale
esercizio del pensiero razionale, che ¢ invece di natura discorsiva, nel senso che si svolge
nel tempo [...]

Oltre che sul piano epistemologico [fortemente introspettivo: cfr. il redi in te ipsum
agostiniano], la dottrina dell’anima non discesa ha conseguenze notevoli anche sulla
determinazione dell’identita personale [...] essa rappresenta in qualche modo il trionfo
dell’ideale della theoria quale € delineato nel decimo libro dell’Etica Nicomachea; 'anima
superiore, infatti, essendo in costante attivita contemplativa degli intelligibili, esercita
sempre la virtu piu alta, la teoretica appunto, e da essa ricava sempre la felicita piu alta. C’e
poi da dire che, per Plotino, di questa incessante attivita contemplativa e della felicita che
da essa discende raramente siamo consapevoli sul piano della coscienza ordinaria [...] 11
paradosso contenuto in questa particolarissima dottrina della virtu e della felicita ¢ dunque
che ciascun essere umano, nel suo intimo nucleo, é sempre compiutamente felice, a
prescindere dal suo comportamento morale comunemente inteso, come anche da qualsiasi
vicenda che ’anima unita al corpo puo sperimentare [...]

Giamblico e Proclo, seguiti in questo dalla maggior parte dei neoplatonici, respinsero invece
la tesi dell’anima non discesa...”

Secondo Proclo, infatti, «ogni anima particolare, discendendo nella generazione,
discende intera. Né, di essa, una parte rimane in alto, ed una parte discende»*.

Parimenti chiara in Proclo (e Giamblico) una visione etico-gnoseologica molto
piu cauta: la verita ci trascende, né ne abbiamo mai diretta visione. Subentra la fede
(la religione soppianta la filosofia) e con essa il peso morale della scelta (non si
sceglie infatti dinanzi all’incontrovertibile: conoscere il bene ¢ farlo), sempre
esposta, come tale, alla possibilita dell’errore e del peccato.

93 Introduzione a Proclo, Teologia platonica, a cura di M. Casaglie e A. Linguiti, UTET, Torino 2007,
pp. 39-40.
94 Elementi di teologia platonica, trad. it. a cura di M. Losacco, Carabba, Lanciano 1917, CCXI, p. 68.

51



Traslando profondamente il contesto, verrebbe da stabilire la seguente
proporzione. Plotino: Proclo = Tommaso: K. Barth. Come cio¢ Proclo appare assai
critico circa la forza dell”epistéme della verita” plotiniana, e — a fronte della
Trascendenza — le contrappone un non-sapere che sirisolve nella fede (religione)®;
analogamente Barth rifiuta come perniciosa |’analogia entis, nerbo della metafisica
tomista e cattolica, in funzione della pit debole analogia fidei, a fronte del totaliter
Alter.

Ancora Linguiti:

Se le cose stessero invece — argomenta Proclo — come pretende Plotino, allora non si
capirebbe perché, essendoci una parte superiore dell’anima sempre felice, non lo debbano
essere anche le parti inferiori, a quella subordinate e da quella strettamente dipendenti [...]
Come puo compiersi, allora, secondo Giamblico e Proclo, il ritorno dell’anima ai principi
supremi? [...] non [...] come esito dell’indagine razionale, di un’ascesa propriamente
“filosofica”, del tipo ciog, di quella propugnata da Plotino e Porfirio, bensi come risultato di
operazioni magiche, di manipolazioni di oggetti simbolici secondo i dettami dell’arte
ieratica®.

Come ben si vede, assai pit di Proclo, Plotino si approssima a suo modo al
destino (nell’alienazione del diventar altro: celeste e terreno; anzi: terreno, e per
conseguenza proiettato anche in Cielo), indovinando "’ inconscio” essenziale del
mortale, come tale diviso: fra la propria pili profonda essenza e identita “celeste”
(veritd e gioia), e il trovarsi «nel luogo della dissomiglianza»®’, e cosi dunque,
insieme, «presso gli déi e nell’Ade».”® «Ora perd, poiché una parte di noi é
prigioniera del corpo, come se uno avesse i piedi nell’acqua e ne fosse fuori col
resto della persona, noi ci eleviamo al di sopra del corpo con quella parte dell’anima
[=spirito] che non € immersa in esso [come lo ¢ la psiche] e allora col nostro centro
ci mettiamo in contatto col centro del Tutto»*. (Laddove essere in contatto col
centro del Tutto non significando altro, nello sguardo del destino, che essere in
eterno contatto con quello che Noi stessi, al fondo della nostra dolente “umanita”,
eternamente siamo).

95 Gli elogi di Hegel a Proclo (nelle sue Lezioni di storia della filosofia), di contro a Plotino, si possono
capire solo a patto di razionalizzarne interamente il pensiero, riconducendolo al ritmo circolare
“permanenza-processione-conversione” (povij-npdodc-émiotpo@n), che costituisce il cuore del
celeberrimo “metodo” hegeliano.

96 Op. cit., p. 43.

97 Enneadi, cit., 1, 8, 13. Quel “diventar altro” (le cose non riuscendo a “somigliare” a sé stesse, immerse
appunto nel vortice del diventar altro) che, da Platone (e anzi Parmenide), Plotino assume come
“malvagio”, e tuttavia come vero e reale: la contraddizione esistente, lo dira Leopardi. L’efficace
espressione plotiniana — tfig &vopowdtntog tomw (‘luogo della dissomiglianza”) —, che & di Platone
(Politico, 273d), sara poi utilizzata anche da Agostino (Confessioni, VII, x: regio dissimilitudinis).

98 Ibid., I, 1, 12.

99 Ibid., VI, 9,8.

52



La differenza fra I’’anima discesa” interamente e non interamente potrebbe
sembrare vana (per entrambe valendo il teorema platonico per cui conoscere ¢
ricordare); invece — alla luce del destino — essa ¢ sottile e sta in cio: nella prima la
verita c’e bensi e poniamola pure per intero (cosi, a quanto sembra, nel Menone),
ma non appare (conformemente al mito della caverna) se non al termine di un
cammino; nella seconda invece non solo ¢’¢, ma, anche e insieme, originariamente
appare (ancorché non detta), in quanto “inconscio derivato” diversamente dalla
forma di “inconscio estremo” della prima. Qui, nell’interpretazione plotiniana, di
contro a Proclo, la “similarita” al destino ¢ notevole. (Nella polemica, Plotino aveva
dunque “ragione”).

Sopraggiunge la persuasione isolante; apparire del destino della verita diventa
allora (=incomincia ad apparire come) apparire della verita e dell’errore.

La verita continua ad apparire come negazione della propria negazione (continua ad
apparire come cio che essa eternamente €) e incomincia ad apparire come negazione della
persuasione isolante, cioé dell’errore, ma questo apparire della verita & contrastato
dall’apparire della negazione (non negata) della verita. In questo contrasto [che Plotino
presagisce] consiste 'essenza del mortale e la verita dell’apertura della non-verita. Qui “due
anime albergano nello stesso petto” (“Zwei Seelen wohnen, Ach!, in meiner Brust™ Faust,
Prima parte, vv. 1112-1113)1%,

(Ove il “petto”, fuor di metafora, non va inteso come un’impossibile dimensione,
per sé presa, neutra e indifferente — né verita, né errore —, inclusiva delle due anime,
essendo invece una di esse: 'apparire della verita, unita di sé e dell’altra: «il destino
che contiene il contrasto ¢ insieme uno dei due termini contrastanti»!‘l.
L”interiorita” presagita — Platone, Paolo, Plotino, Agostino, Eckhart, Pascal... —
non dovendosi intendere, secondo il grossolano luogo comune, come “anima” che
sta dentro il corpo - uomo interiore che sta dentro 'uomo esteriore -, ma, in
ultimo, come il Trascendentale includente: in eo vivimus, movemur et sumus.
Giacché non I’anima é nel corpo - se mai, I'intuisce Platone, il corpo é nell’anima.
Cioe nel “divino”, onniavvolgente. “Interiore”, dunque, in quanto nascosto e
“inconscio” rispetto al chiuso sguardo estrinseco, isolato ed errante — che per altro

100 E. Severino, Destino della necessita, cit., p. 467-8. Si aggiunga che se «il cerchio che contiene il
contrasto [un certo Io del destino, differente dagli altri poiché inclusivo di una certa destinazione] &
insieme uno dei due termini contrastanti» (E. Severino, Destino della necessita, p. 48), onde I'lo
contiene in sé I'io (ad es.: Fabio), a sua volta questo contiene in sé i molteplici volti di Fabio: 1, {2, f3
ecc. Le maschere di Pirandello (o della psicoanalisi) non sono altro che i vari, mutevoli volti dell’io
piccolo, rispetto ai quali e allo stesso io complessivo (=Fabio), I'To del destino — che ne é I'immutabile
visione — attende il tramonto. “Impassibile” rispetto alle passioni alienate dell’io dell’isolamento; ma
autenticamente amante, se (e poiché) 'amore ¢ amore della verita (da parte della verita stessa). (Ed &
I’io complessivo — Fabio — quello che avverte il peso e la pena di vivere attraverso i propri vari volti,
di cui continuamente si sforza — crede di sforzarsi - di vincerne la negativita).

101 Ibid., p. 468.

53



ha in quello il proprio silenzioso fondamento -, in cui, nel tempo dell’essenziale
alienazione, appaiono le cose...)».

54



IT

PER UNA CONCEZIONE PURA DELL’ESCATOLOGICO
“DOPO”

1. RI-APPARIRE DELLA “CARNE” NEL DESTINO

Che ne ¢ dei nostri morti? Nulla? Si, nulla, secondo il nichilismo coerente con
sé. Nulla assoluto quanto alla loro concretezza (ricordi eventuali a parte cioé,
destinati per altro, a loro volta, all’annullamento totale). Dunque nihil absolutum
che tuttavia, a ben pensare non puo non essere, insieme, un esser stato (e, in questo
senso, essere, non nulla). Se non lo fosse sarebbe falso il loro stesso, “evidente”,
diventar nulla, in cui il nulla non & un’immediatezza, bensi una mediazione: un
mediato cioé in quanto risultato. Che, con Hegel — pena il non esser tale (ma allora
non sarebbe tale neanche 1"’evidente”, dunque “innegabile”, diventar morti/nulla
da parte dei vivi) -, non puo non conservare in sé cio da cui esso risulta e dunque
si, nulla, ma - insieme (in quanto unita di nulla e essere: qui ammessa per restare
coerenti rispetto all’ordine del pensare nichilista) — come esser stato (da parte
dell’essere di qualcosa). Inevitabile conseguenza dell’intendere il “nulla” non come
un immediato, si diceva, ma come risultato (dell’annullamento di qualcosa). «Ma il
nulla come risultato del divenire dell’essere non e altro che l'essere stato
dell’esserex»!.

1 E. Severino, L’anello del ritorno, Adelphi, Milano 1999, pp. 400-1. «Anche se il pensiero
dell’Occidente evita di riconoscerlo, ’annullamento conduce a un nulla che ¢ insieme il non nullo
esser stato dell’essere. (Cosi come ’Occidente evita di riconoscere che il nulla da cui ’essere proviene
¢ insieme la non nulla possibilita dell’essere, la quale deve essere come possibilita, altrimenti — se cioé
la possibilitd non fosse un essere — dal nulla non potrebbe provenire alcunché). Che il nulla sia
insieme la positivita dell’esser stato (e della possibilita) &€ una contraddizione che investe il concetto
di annullamento e di provenienza dal nulla - ¢ la stessa contraddizione essenziale del divenire» (ibid.,
p- 401). (Hegel, accennavamo, insegna bensi che é tautologico che il risultato conservi in sé cio da cui
esso risulta, altrimenti essendo e non essendo ‘risultato”; non avvedendosi tuttavia che
Pannullamento di un accidente non € unita dell’essere di esso e del nulla solo per un’empirica
memoria, ma per sé stesso — in tal guisa essendo eterno, nel suo esser stato, non diversamente dalla
categoria e del suo isolamento, che, nell’eterno divenire dialettico dell’Idea, si annulla bensi, restando
tuttavia eterno a sua volta come (eterno) essere stato. E dunque: eterne, in quanto tali, le categorie,

55



Non perdendo di vista I'implicita complessita che 'ammesso (e ovviamente non
concesso) diventar nulla necessariamente implica, sulla base della suprema
“evidenza” d’esperienza, va dunque detto, per coerenza, che i nostri morti sono
(diventati) nulla — come lo diventeranno a breve anche i loro ricordi. (Non potendo
esistere una dimensione indiveniente — eterna, divina — che, custodendoli e cosi
salvandoli, li accolga, per la quale il diventar nulla innegabilmente manifesto si
ridurrebbe a mera apparenza e illusione: negando l'innegabile “evidenza” ¢
“necessitd” — la “necessita” di Leopardi, Nietzsche e Gentile — che tale dimensione
sia a sua volta negata: “Dio & morto”)% (“Nostro” morto, diciamo, & anche Giulio
Cesare — essendo anzi egli non altro che uno degli infiniti volti empirici di
quell’unico Io che essenzialmente sono io, come ogni altro io: cosl il nichilismo
radicale e coerente di G. Gentile, in cui I'lo non ¢ altro che la pura forma del
divenire attuale e autocosciente).

Agli antipodi, il pensiero inaudito del destino. Negando qualsivoglia forma di
annientamento - sia da parte del nulla, che non ¢; sia di Dio, signore della follia del
diventar nulla; sia da parte dell'uomo e della natura, momenti del diventare e del
far diventare nulla -, lo sguardo del destino vede che la morte ¢ «I’evento per il
quale, all’interno di ogni cerchio (all’interno dell’essenza di ogni uomo), essa ¢€ il
compimento della terra isolata e [successivamente] il dispiegamento infinito della

com’¢ ben esplicito in Hegel; ma anche - & quello che Hegel dovrebbe riconoscere — eterni gli
accidenti e i vari modi di isolamento delle categorie, nella modalita nichilistica dell’esser stato,
rispettivamente nel tempo e nell’eternita; che é dire del nulla simpliciter del loro essere presente,
daccapo, nel tempo e nell’eternita).

2 Sirilevi che il formidabile tema dell’“eterno ritorno dell’'uguale” di Nietzsche (cosi spesso frainteso
nei modi piu arbitrari) — «la suprema formula dell’affermazione che possa mai essere raggiunta [...]
6000 piedi al dila dell’'uomo e del tempo» (F. Nietzsche, Ecce homo. Come si diventa cio che si é, trad.
it. R. Calasso, Adelphi, Milano 1974, p. 100) — scaturisce di necessita (la “necessita” del nichilismo)
proprio dal rilievo avanzato sopra e proseguito in nota 1. Dalla consapevolezza cioé che il passato
(Pesser stato che ¢ essere e non puro nulla) ha i caratteri stessi di Dio: sottraendosi cioé al divenire e
alla volonta dell’'uomo (che non pud volere a ritroso), si trasforma in un assoluto immutabile rispetto
a cuiil divenire della volonta di potenza ¢ impotente, riducendosi cosi il divenire manifesto all’assurdo
di un’apparenza. Infatti, detto in breve, un passato immutabile anticipa il futuro (che, non potendo
non tenerne conto, non pud scaturire libero), entificando I"’ancor nulla” e cosi cancellando il divenire.
11 pensiero vertiginoso di Nietzsche consiste appunto nell’intuire che I'unico modo per non separare
il passato (per di piu crescente) dal divenire della volonta di potenza — I'ultimo modo per non negare
ancora una volta il divenire! — consiste nel poter volere a ritroso (¢ volonta di potenza anche I’ameba),
onde volendo “in avanti” (volendo il futuro), si vuole, circolarmente, cid che é gia stato infinite volte
voluto (i circoli non potendo avere né inizio né fine), in tal modo avendo potenza anche sul passato.
Si che questo, non separato dal divenire, non ne costituisce negazione. (Salvo a questo punto —
irreversibile - rilevare che ¢é 'intera dottrina dell ”eterno ritorno” che, dedotta dal diventar nulla, si
costituisce come la sua pil radicale negazione! E il motivo per cui in genere i critici, disorientati,
hanno espulso tale pensiero dalla filosofia di Nietzsche o ’hanno addomesticato metaforicamente. Si
tratterebbe invece di comprendere che il diventar nulla implica “necessariamente” questa grandiosa
autonegazione, in quanto € per sé stesso autocontraddizione — come solo la testimonianza del destino
¢ in grado di mostrare. L’anello del ritorno testé citato intende appunto esibire in forma magistrale
quanto qui € stato miseramente sintetizzato).

56



terra che salva. Ogni uomo muore all’interno di se stesso. Muore come volonta
all’interno di sé come cerchio dell’apparire del destino»3. Abissalmente lontana
dall’antropologia dominante (e tuttavia come suo inconscio e fondamento
profondo, in questo senso piu intima di quanto lo sia quel che crediamo di essere a
noi stessi), la testimonianza del destino mostra che I"”’uomo” ¢é la manifestazione
dell’eterna verita del Tutto.

Ma nell’essenza dell’'uomo il Tutto si manifesta come I'Infinito che non manifesta ogni suo
tratto. E in sé stesso che il Tutto si manifesta in ogni suo tratto. L’essenza dell'uomo & la
manifestazione finita del Tutto. (Appunto per questo ¢ cerchio del destino). E quest’essenza
stessa — il destino — a mostrarlo. Ogni cerchio finito del destino € peraltro un infinito ed é
destinato a un cammino infinito: il cammino della Gloria, la storia della Gioia - giacché la
“storia” procede all’infinito dopo il tramonto della terra isolata e della sua storia*.

Riferendosi a Ester Violetta, I’amata moglie, cosi Severino scrive nella sua
Autobiografia:

Insieme a tutti i miei morti — e insieme a tutti i morti — mi aspetta. I nostri morti ci
aspettano. Ora sono degli Déi. Per ora stanno fermi nella luce. Come le stelle fisse del cielo.
Poi, quando la vicenda terrena dell’'uomo sara giunta al proprio compimento [=il nichilismo
avra conseguito la propria piu concreta “perfezione” — senza la quale il suo tramonto non
sarebbe altrettanto concreto], sara necessario che ognuno faccia esperienza di tutte le
esperienze altrui e che in ognuno appaia la Gioia infinita che ognuno ¢é nel profondo. Essa
oltrepassa ogni dolore sperimentato dall’'uomo.

Siamo destinati a una Gioia infinitamente pil intensa di quella che le religioni e le sapienze
di questo mondo promettono. Nel Requiem cristiano si chiede - si chiede! — che nei morti
risplenda la luce perpetua e si chiede che riposino in pace. Ma questo ¢ inevitabile, ¢
necessario che in loro quella luce risplenda e illumini qualcosa che ¢ infinitamente piu alto
di Dio. Non ¢ chiesta: ¢ il nostro destino. E non riposeremo “in pace”. In pace riposano i
cadaveri. Lasciandoci alle spalle il dolore e la morte, quella luce mostrera all’infinito una
Gioia sempre piu infinita.

C’¢ bisogno di avvertire che, di quanto qui mi limito ad asserire, i miei scritti mostrano la
necessita e il significato autentico di questa parola e della stessa “autenticita”??

Sul fondamento incontrovertibile dell’apparire dell’esser sé/non esser laltro da
sé, in sintesi con 1’élenchos, cioé 'autonegantesi negazione in cui consiste la sua
negazione, la testimonianza del destino mostra che, per ciascun “uomo,
l'avvicinarsi della “morte” & ineluttabile poiché ¢ innanzitutto la “vita” di ogni
nostro esser uomo della volonta e del diventar altro a sopraggiungere nei cerchi
del nostro esser Io del destino (identici, ma anche, per destinazione, diversi) — ed &

3 E. Severino, Dispute sulla verita e la morte, Rizzoli, Milano 2018, p. 168.
4 E. Severino, Storia, Gioia, cit. pp. 140-1.
5 E. Severino, I mio ricordo degli eterni. Autobiografia, Rizzoli, Milano 2011, p. 11.

57



necessario che ogni sopraggiungente sia oltrepassato. Si che il contrasto tra la pura
terra (che appare nella verita del destino) e la terra isolata (la stessa pura terra, ma
stravolta dalla follia isolante) «appare in cio che Noi siamo prima dell’avvento della
terra che salva [=del primo modo, finito, di manifestazione dell’Apparire infinito]
- e nel contrasto appare “questa nostra vita” [in quanto eterno esito della sintesi di
purezza e isolamento]. Avvicinarsi alla morte € avvicinarsi all’istante [i nostri
morti stanno] che divide tale contrasto dallo splendore della Gioia»®.

Nessuna nuova terra nel cerchio di un morto: non terra isolata, sfigurante la pura
terra, stante che la morte ne ¢ il compimento; non terra che salva, stante la
necessita, mostrata dalla testimonianza del destino, che tale avvento presupponga
il compimento totale dell’isolamento’. Essi cerchi che, pur nella loro finitezza, si
trovano cosi in attesa oggettiva — non soggettiva, «perché di “attesa” si puo parlare
solo se sopraggiunge qualcosa che non ¢ 'atteso»® — della prima forma infinita
della Gioia, unitamente all’apparire in ogni cerchio della totalita del dolore patito’.

Cio significa che la “verticalita”!® accade “in un istante” (=accaduta gia da
sempre, eternamente, appare in un istante il sopraggiungente suo eterno
apparire)!!, manifestando simultaneamente, in ogni cerchio, «un unico immenso
bagliore dove appaiono tutti i dolori e tutti i piaceri, tutte le angosce e tutte le
felicita della terra isolata»'?, unitamente al primo apparire della terra che salva
dall’isolamento e dalla morte: nell’atto stesso cioé in cui appare anche «la “pasqua”

6 E. Severino, La morte e la terra, cit., p. 558.

7 Tematiche decisive gia chiaramente prospettate in La Gloria (cit., part. cap. XII), poi riprese in
Oltrepassare (cit., part. capp. IX-X) e in La morte e la terra (cit., part. cap. XII)

8 E. Severino, La morte e la terra, cit., p. 518.

9 «E necessario che il tremendum del “venerdi santo” della solitudine della terra [...] appaia in ogni
cerchio finito del destino nell’evento stesso in cui in ogni cerchio I'isolamento tramonta [si tratta
della correlativa “pasqua’], e pertanto tramontano il mortale e la morte [...] Il patimento estremo
[“venerdi santo”] appare nella gloria della Gioia [“pasqua”]. Haec pati in Gloria [inveramento di Lc
24, 26-27]» (E. Severino, La Gloria, cit., p. 548). Altro tema fondamentale meditato a lungo, oltre che
nella “trilogia” citata” in nota 7, anche nelle opere successive come Dike, Adelphi, Milano 2015, Storia,
Gioia, cit. e Testimoniando il destino, cit.

10 «La “verticalitd”, a cui si rivolge Oltrepassare [cap. VII] e il “venerdi santo” considerato da La Gloria
[cap. VII] sono lo stesso [...] non solo sono lo stesso; ma appaiono nell’atto stesso in cui appare la
terra che salva dall’isolamento della terra» (E. Severino, Storia, Gioia, cit. pp. 156-7). (E «il “venerdi”
& “santo” perché si lascia oltrepassare dalla terra che salva»: ivi, p. 156; laddove questa «¢ il bagliore
della terra che salva dalla solitudine. Nel testo biblico la “pasqua” & il “passaggio del signore” (Es 12,
1). Ma il “signore”, nello sguardo del destino & il bagliore della nuova terra che lungo il percorso della
Gloria libera dalla solitudine la terra passata e ogni terra futura»: E. Severino, Oltrepassare, cit., p.
208).

11 L’unitd sopraggiungente di “venerdi santo” e “pasqua” — come qualsiasi altra dimensione
sopraggiungente: dalla pit insignificante e “banale” in seno alla storia della follia alle piu straordinarie
configurazioni della Gloria o storia della Gioia — non consiste in un essente che ancora non sia. Essa
unita é dunque gia, eternamente; e tuttavia, a compimento totale della follia (Apocalisse del destino)
¢ insieme destinata a sopraggiungere negli infiniti cerchi dell’apparire del destino.

12 E. Severino, La Gloria, cit. p. 270.

58



dell’ancor piu sconfinato bagliore della liberta del destino [...] un unico evento»'3.
Laddove la necessita del ri-apparire, in carne ed ossa, della totalita del dolore (e del
“piacere” che, nell’isolamento non ¢ che una forma di dolore: lo sapeva bene
Leopardi), sta in cio

Se la terra che salva non mostra la necessita del suo essere salvatrice, ¢ infatti possibile
negare che lo sia [...] Perché lo sia & necessario che essa mostri la necessita del suo esserlo;
e I'apparire di questa necessita implica appunto I’apparire della totalita delle contraddizioni
[che ¢ dire del dolore] che sono determinate dal non apparire del contenuto concreto della
terra che salva e che sono negate e oltrepassate dall’apparire di questo contenuto. Il
convegno del “venerdi santo”, dove U'infinita di tutte le terre isolate appare in ognuno dei
cerchi, & una dimensione infinita; ma questa dimensione ¢ soltanto un “punto” (un elemento
di un insieme infinito) rispetto al Luogo della terra che salva [...] [giacché] la dimensione
infinita della terra isolata é inscritta in una rete infinita di relazioni — cioé nella rete il cui
apparire & I'apparire stesso della terra che salval“.

Ora, la necessita che tutto cio che, senza eccezione, incomincia ad apparire nella
terra isolata sia destinato a riapparire (in ogni cerchio) nel convegno di terre del
“venerdi santo”, in guisa da esser definitivamente conservato nell’apparire
(allinfinito oltrepassato dall’intensificarsi della Gloria), implica una inevitabile
differenza tra cio che appare e cio che riappare. Come intenderla senza dover
affermare, contraddittoriamente, che cio che riappare lascia nel nulla qualcosa di
quanto era apparso?

In altre parole: il destino mostra la necessita di affermare Ieternita del Tutto,
d’altra parte I'inevitabile differenza fra apparire e riapparire (=cio che riappare non
puo non riapparire come diverso) sembra imputabile al venir meno (annullamento)
di qualcosa. L’obiezione al destino dice infatti che il dolore patito da solo non ¢
(piu) lo stesso dolore accolto nella Gioia: la sua tenebra disperata, riapparendo, si
annienta.

La gran questione - l'autentico dilemma: la differenza necessaria mette in
questione leternita del Tutto, a sua volta parimenti necessaria — consiste
nell’aporetica del riapparire.

La misura della sua importanza la si puo rilevare considerando che Severino la
affronta pit volte nelle sue opere!®, con I'intento di mostrare il carattere apparente
dell’inconciliabilita dei due corni: la differenza ¢ certo ineliminabile, ma non toglie
Peternita del Tutto. Certo, cio che riappare non puo essere assolutamente identico
a sé in quanto appare per la prima volta e poiché I’ente in quanto ente & eterno
(nulla si annulla), segue che «la differenza tra ’essente che appare e 'essente che

13 Ibid., pp. 296 e 315.

14 Ibid., pp. 494-5.

15 Per la prima volta in La Gloria, cit., capp. VII e XII; poi in Oltrepassare, cit., cap. V, §; La morte e la
terra, cit., cap. XIII, § 4; e infine nel suo ultimo Adelphi, Testimoniando il destino, cit., cap. XL

59



riappare non implichi I’assenza, nel riapparire, di qualche aspetto di cio che ¢
apparso, ma sia costituita dal diverso contesto in cui tale essente riappare — dal
diverso contesto, per il quale I'inevitabile differenza di cio che riappare conserva
totalmente cid che & apparso»!°.

Tornando sull’aporia quasi vent’anni dopo rispetto al passo appena citato,
Severino la richiama cosi:

Se, con 'avvento della terra che salva, tutte le terre isolate — che lungo I'intera storia [finita]
dei mortali sono apparse in tutti i cerchi [infiniti] del destino!” - si danno convegno
riapparendo in ogni cerchio, tuttavia, prima di quell’avvento, ossia nel tempo del contrasto
tra destino e isolamento della terra, la terra di ogni cerchio appare in una successione dove
il “poi” non appare ancora quando appare il “prima”; mentre in quel convegno il “prima” e
il “poi” non appaiono in una successione, ma appaiono insieme; si che questo apparire
insieme non puo essere il riapparire di quella successione [...]

L’aporia é risolta rilevando che quell’apparire “insieme”, nel convegno della terra che salva,
¢ il sopraggiungere dell’apparire che, rispetto al proprio contenuto sopraggiungente
(rispetto, cioé, alla successione in cui il “poi” non appare ancora quando appare il “prima”),
non é sopraggiungente. Ma se rispetto al proprio contenuto non é sopraggiungente, questo
apparire non cancella il sopraggiungere del proprio contenuto. Sopraggiunge (rispetto al
tempo del “contrasto”) il non sopraggiungente apparire del sopraggiungere in cui si
dispiega il “contrasto”. Il non sopraggiungente apparire del sopraggiungere che appare
durante il tempo del “contrasto” non ¢é I'apparire del sopraggiungere che appare in questo
tempo, ossia non & 'apparire che ¢ esso stesso sopraggiungente perché in esso il “poi” non
appare ancora quando appare il “prima”; e d’altra parte il contenuto dell’apparire non
sopraggiungente dell’intera storia dei mortali (ossia dei diversi, infiniti modi in cui si
presenta 'apparire sopraggiungente) € lo stesso del contenuto che appare nell’apparire che
& esso stesso sopraggiungente perché in esso il “poi” non appare ancora quando appare il
“prima”; non solo, ma & proprio la totalita di questo sopraggiungente apparire a riapparire
nel non sopraggiungente apparire di essa'®.

Per dare un’immagine di questa assai complessa situazione, Severino si vale di
una chiara metafora:

16 E. Severino, La Gloria, cit., p. 323.

17 L’apparente contraddizione (tra finitezza e infinita) si scioglie tenendo conto che il sopraggiungere
di una certa terra isolata (a partire dalla stessa prima terra — che € necessario affermare, giacché se il
passato fosse infinito, non potrebbe apparire il presente) implica il sopraggiungere sincronico negli
infiniti altri cerchi del destino (per la loro infinita, cfr. La Gloria, cap. V) dell’assenza di tale forma
specifica di isolamento: cio che in positivo consiste nella traccia che ’essente che incomincia ad
apparire lascia in essi. Si che ad ogni sopraggiungere diacronico (=via via) di terra corrisponde un
sopraggiungere sincronico (=in un sol atto) della traccia di essa negli infiniti cerchi (da principio
ancora vuoti di terra — ma pieni di destino e destinazione!). Si comprende cosi che il tramonto
dell’isolamento sopraggiunge «dopo [corsivo ns.] che la terra isolata ¢ entrata [inconsciamente, come
traccia lasciata sullo sfondo] nella totalita [infinita] dei cerchi del destino» (E. Severino, Storia, Gioia,
cit., p. 141).

18 Testimoniando il destino, cit., pp. 184-5.

60



Cio significa che, con I'avvento della terra che salva, il riapparire in ogni cerchio delle terre
isolate di ogni altro cerchio & necessariamente un duplice apparire: una sfera inscritta in
una sfera pii ampia. La sfera inscritta ¢ la terra isolata quale essa é in sé e per sé; la sfera
piu ampia € il contesto costituito dalla terra che salva e in relazione al quale si trova la terra
isolata. Il dolore e la morte, 'orrore e l'errore (e l'errare) dell’isolamento, nel riapparire,
appaiono sia nel loro volto trasfigurato, sia nel loro volto originario. Il volto originario
appare nel volto trasfigurato dalla Gioia della terra che salva: I'infinita del volto originario
della terra isolata e della morte appare nel volto infinitamente pit infinito della Gioia che
appare nella terra che salval®.

Laddove, come piu volte fa notare Severino, il “venerdi santo”, pur nella sua
infinita, € solo un “punto” nell’infinito contesto della “pasqua”®. Esso che porta in

19 Ibid., p. 182. Un apparire che si potrebbe anche dire (cfr. cap. I, § 1) triplice, intendendo: 1.
L’apparire sopraggiungente del dolore che riappare come tale (e cioé nel “via via” diacronico, in cui
Papparire dell’oggi non appare insieme al domani); 2. L’apparire sopraggiungente (come forma
sincronica) rispetto all’intera storia del mondo che non é tuttavia sopraggiungente come uno dei
contenuti di tale storia, ma tutti li include insieme sincronicamente; 3. L’apparire della terra che salva.
Ove 3 include 2 che include 1. Nell'immagine delle due sfere, utilizzata da Severino, 1 e 2 sono
unitariamente intesi come la sfera inscritta nella sfera della terra che salva. E in effetti 1 e 2 (qui sopra
analiticamente “scomposti”) sono bensl, insieme, 'apparire della terra isolata quale appare in sé e per
sé (all’interno della Gioia trasfigurante), ma lo sono in quanto il “via via” (contenuto), che ri-appare
conservato come tale, non appare “via via” (forma). O la forma, inclusiva della totalita del “via via”,
non si aggiunge “via via” a tale totalitd, sopraggiungendo inclusiva di tutti i “via via” del “mondo”. Si
che ogni evento mortale non appare pitt SOLO “via via”. Appare si anche (e ancora come) “via via” e
dunque ri-appare come tale, ma non piu solo come “via via”. Cioé: X riappare come & apparso da solo,
ma, insieme, senza cancellare il suo ristretto o chiuso apparire, entro un nuovo sguardo che, inclusivo
degli infiniti ristretti sguardi isolati (X, Y, K...), tutti li avvolge mostrandoli insieme. Ebbene: questa
totalita non sopraggiungente rispetto al proprio contenuto (=non € un altro contenuto che si aggiunge
a questi, ma tutti li avvolge), sopraggiungendo rispetto alla totalita della storia del mortale (ma,
daccapo, non come uno dei suoi contenuti), non cancella, ma conserva in sé, il sopraggiungere
diacronico (“via via”, successivo) del proprio contenuto. I tre modi dell’apparire insieme da noi citati
potrebbero essere cosi sintetizzati: 1. Apparire diacronico; 2 Apparire sincronico di tale diacronia
(conservata come tale); 3. Apparire della terra che salva. Ove 1 e 2 costituiscono la “verticalitd” o
“venerdi santo” e 3 costituisce la “pasqua”.

20 «Infatti il dolore & “redento” — ossia & reso un “punto” rispetto all’infinita della Gloria della Gioia
— proprio perché, nell’'unitd del “venerdi santo” e della “pasqua”, il dolore che appare
(sopraggiungendo come non sopraggiungente rispetto al proprio contenuto sopraggiungente) come
un “punto”, e dunque “redento” dal suo contesto infinito, appare insieme al dolore che appare qui ora,
nella terra isolata (e appare in un apparire che & sopraggiungente, ossia non € gia tutto raccolto nel
non sopraggiungente apparire del sopraggiungere, come invece accade nella [in seno alla] terra che
salva. E necessario che tutto il dolore della terra isolata, anche quello dimenticato, appaia o riappaia
definitivamente con I’avvento della terra che salva. E necessaria che esso appaia, nella totalita delle
sue determinazioni. Questa totalita € in ogni cerchio la terra isolata, ossia il contenuto di un apparire
[corrispondente al punto 1 della nota precedente]. All’interno di questo apparire il dolore appare nel
suo esser eternamente lasciato a sé stesso e alla disperazione che esso ha mostrato quando & apparso
nel tempo dell’isolamento — e col dolore appaiono tutti i “piaceri” e tutti gli eventi della terra isolata
(ossia tutte quelle forme di dolore che i mortali chiamano “piaceri” e con i nomi da essi assegnati agli

61



seno il ri-apparire della terra isolata quale essa ¢ in sé e per sé, dunque il dispiego
diacronico che riappare sopraggiungendo entro l'apparire (rispetto ad esso non
sopraggiungente) in cui ogni “prima” appare insieme ad ogni “poi”. Una forma
sincronica in cui, in un sol atto, riappare la diacronia passata. Che riappare come
tale, dunque come successione, ma non (piu, esclusivamente) in successione
(=come “via via” cioé, ma non pit SOLO “via via”). Riappare il volto originario del
dolore, dunque la sua stessa intatta diacronia all’interno della forma sincronica (=
“venerdi santo”, sopraggiungente rispetto alla totalita della storia del mortale, non
sopraggiungente come un altro momento di questa), a sua volta all’interno della
terra che salva (= “pasqua”: cfr. nota 19). Ove la nuova forma sincronica non
cancella bensi conserva totalmente il proprio contenuto diacronico. Non lo
cancella, perché la diacronia non diventa sincronia: si che, diventando altro,
I’apparire, poniamo, di X non potrebbe essere il suo riapparire, giacché apparendo,
apparirebbe insieme anche l'infinita serie dei “poi” rispetto ad esso; i quali, non
potendo allora essere ed apparire come dei “poi” (cosi come X non sarebbe rispetto
ad essi un “prima”), non potrebbe essere ed apparire che il risultato finale del
processo, al pitt conservante in sé ’esser stato ideale dei propri momenti, annientati
nella loro concreta specificita isolata. (Giacché se i “poi” appaiono come “poi” e,
correlativamente, anche i “prima” appaiono come tali, allora ritroviamo la
soluzione dell’aporia, in cui la sincronia — che nulla ha a che vedere col diventar
altro — non cancella il proprio contenuto diacronico).

2. RESURREZIONE DELLA CARNE IN CRISTO (RIPENSATA NEL
DESTINO)

All’inizio del precedente paragrafo si chiedeva: che ne ¢ dei nostri morti? Se
diamo la parola a san Paolo, cosi risponde: al di la dell’estrinseca sepoltura nella
terra (o della loro cremazione o distruzione in uno qualsiasi dei modi piu terribili),
essi sono tutti “sepolti” in Cristo: «i morti sono in Cristo» (1Ts 4, 16). Tutt’altro che
morti cioé annientati (o viventi come ombre nel fondo dell’Ade, rispetto a cui il
grande Achille preferirebbe essere un porcaro in terra), sono piu vivi dei vivi.
Nascosti con Cristo in Dio (cfr. Col 3,3), avvolti dalla sua infinita potenza,
attendono la seconda venuta di Cristo ('Apocalisse): «allora anche voi [=voi

eventi dell’isolamento). Ma lo stesso apparire della terra isolata, all'interno del quale appare il dolore
lasciato a sé stesso, appare nell’apparire della “pasqua” della terra che salva, si che il dolore lasciato
a sé stesso e chiuso in sé stesso appare unito al dolore che, in quanto accolto nella Gioia, & diverso
dal dolore che ancora non vi & accolto» (E. Severino, La morte la terra, cit., p. 507).

62



viventi, che in verita, dice Paolo, siete in fondo gia morti: cfr. Col 3, 2] apparirete
con lui rivestiti di gloria» (ibid., 3,3).

Ma, come dovrebbe essere noto, Paolo non “inventa” d’acchito l’idea della
resurrezione dei (dai) corpi, come sostiene invece Nietzsche nel suo Anticristo (cui
si allinea, in spirito anti-paolino, M. Vannini: cfr. cap. I, § 3, NOTA 2, nota 87).
Certamente in Paolo il tema assume un carattere radicalmente centrale e, per cosi
dire, unico quanto al senso dell’esser cristiani (come ben intende Tertulliano: fides
christianorum resurrectio mortuorum: illam credentes sumus), ma, come gia
rilevato (cap. I, § 1, nota 17) essa attraversa I'intera Bibbia, dunque non solo
cristiana, ma anzitutto ebraica (non per caso il Catechismo della Chiesa Cattolica,
affronta il gran tema a partire — § 992 — da due citazioni del I libro dei Maccabei:
7,97, 14).

Colui che crede in me, dice Gesu, «io lo resuscitero nell’ultimo giorno» (Gv 6,
40 e 44): Marta, sorella di Lazzaro, dice a Gesu di sapere che suo fratello morto
«resuscitera nell’ultimo giorno», Gesu le risponde: “To sono la resurrezione e la
vita; chi crede in me, anche se muore, vivra”® (11, 24-27); agli increduli sadducei,
Gesu ricorda come Dio parld a Mosé: “Io sono il Dio di Abramo, il Dio di Isacco e
di Giacobbe [...] non un Dio dei morti ma dei viventi!” (Mc 12, 26-27). E
nell’appassionata tensione dell™ultima cena”, Gesu profetizza la propria morte e
resurrezione, come anche quella dei suoi discepoli: «Ancora un poco e non mi
vedrete; un poco ancora e mi vedrete [...] Voi sarete afflitti, ma la vostra afflizione
si cambiera in gioia [...] voi ora siete nella tristezza; ma vi vedro di nuovo e il vostro
cuore si rallegrera e nessuno vi potra togliere la vostra gioia. In quel giorno non mi
domanderete pit nulla» (Gv 16, 16-22). Ove tal “vedere” non ha notazione
puramente spiritualistica: gli apostoli rivedranno infatti Gesu risorto nella propria
carne, lo vedranno camminare, parlare e con lui mangeranno pesce arrostito (Gv
21, 9-12; Lc 24, 1-42; At 10, 41)%,

Alla resurrezione della carne, sempre connessa alla fine del mondo, fa riscontro
il giudizio finale: «Quando il figlio dell'uomo verra nella sua gloria con tutti i suoi
angeli, si siedera sul trono della sua gloria. E saranno riunite davanti a lui tutte le
genti, ed egli separera gli uni dagli altri, come il pastore separa le pecore dai capri,

21 «Non sono i nati ad attendere la morte, ma i morti [=i mortali che sognano la “vita”] ad attendere
la loro nascita, ossia il sopraggiungere della terra che salva» (E. Severino, Oltrepassare, cit., p. 694).
22 Scrive Agostino: «certamente per la fede cristiana non c’é¢ dubbio che lo stesso Salvatore, anche
dopo la risurrezione, ormai in una carne spirituale [cfr. 1Cor 15, 44], ma pur sempre vera, mangio e
bevve assieme a suoi discepoli. A questi corpi [risorti, sul modello di Gesu] sara tolta non la
possibilita, ma la necessita di mangiare e di bere; essi percio saranno spirituali, non perché cesseranno
di essere corpi, ma perché vivranno grazie allo spirito che da la vita» (La citta di Dio, cit., XIIL, 22, p.
631); «[quello risorto] Non sara certo un corpo animale, ma spirituale, pur avendo tuttavia la sostanza
della carne, ma senza corruzione carnale» (ibid., XXII, 24, p. 1177).

63



e porra le pecore alla sua destra [salvate nella beatitudine eterna] e i capri alla
sinistra [condannati all’eterna perdizione]» (Mt 25, 31-33)%.

Indubbiamente il concetto di “carne risorta” — tema indigeribile dai Greci, com’e
chiaro nell’episodio, narrato da Luca, che vede protagonista Paolo all’Areopago di
Atene (At 17, 22-34), stante che la loro filosofia non prevedeva alcuna liberazione
della carne, ma dalla carne -, nella sua radicale distanza dall’ “esperienza”, in cui -
questa volta coi Greci - crediamo che la sua “corruzione” ne sia il manifesto
annullamento, ha incessantemente costituito lo scoglio piu esorbitante, la speranza
piu iperbolica e sproporzionata, percid asperrima, da accettare. E tuttavia, per
quanto ormai il tema sia oggi, sintomaticamente, non molto “frequentato” dalla
Chiesa stessa, anche presso i suoi piu alti rappresentanti, esso resta ufficialmente
confermato (cfr. CCC, Parte prima, Articolo XI).

Se paradigma, prototipo e fondamento (per ogni uomo - anzi per la totalita
stessa della Natura) ne € Gesu Cristo, «primizia di quelli che dormono» (1Cor 15,
20)%4, il concreto modo o condizione dei corpi risorti non poteva (e non pud) non
restare un problema.

Avendo san Paolo come guida (soprattutto la radicalita di 1Cor 15: «se non si da
risurrezione dai morti, neanche Cristo fu risuscitato!»; «si semina nella corruzione,
si risorge nell’incorruttibilita; si semina nello squallore, si risorge nello splendore;
si semina nell’infermita, si risorge nella potenza; si semina un corpo naturale,
risorge un corpo spirituale»: versetti 13 e 42-3), Agostino scrive della propria fede
nell’Onnipotente circa la ricostituzione della carne che pur sia «stata distrutta nel

23 Di passata si rilevi come la separazione connessa al giudizio finale contraddica I’'unita connessa al
peccato originale: 1a, peccatori e non peccatori hanno sorti opposte, qua, invece la medesima (nel
peccato di uno, tutti: cfr. Rm 5, 12 e 18). Piu1 in generale Paradiso e Inferno contraddicono radicalmente
quell’Unita di Amore eterno in cui consiste Dio. Contraddizione implicitamente confermata se si
prova a giustificare tale insostenibile dualismo affermando che, certamente, Dio é onnipresente,
dunque presente anche nell’Inferno, salvo che la sua presenza «ad alcuni fa bene, ad altri male.
L’inferno va interpretato cosi [...] La presenza di Dio per qualcuno diventa dannazione, per altri &
beatitudine» (G. Barzaghi, Soliloqui sul divino. Meditazioni sul segreto cristiano, ESD, Bologna 1997,
p- 139). Come dire: un’assurdita assurdamente giustificata. Per la negazione iuxta propria principia,
(=senza cioé scomodare il destino) dell’esistenza dell'Inferno - esplicitamente affermato dalla Chiesa
cattolica (cfr. CCC, Articolo XII, § 4) — si vedano invece le ragioni espresse nel nostro saggio Gustare
il destino nel cristianesimo, cit., p. 176, nota 151.

24 Cristo, concreto prototipo della resurrezione della carne nella sua umanita secondo la prospettiva
cristiana, ha conosciuto davvero lo stato di morte, «lo stato di separazione tra la sua anima e il suo
corpo per il tempo compreso tra il momento in cui egli & spirato sulla croce e il momento in cui &
risuscitato» (CCC, § 624). Al § 627 si aggiunge, precisando che «la morte di Cristo ¢ stata una vera
morte in quanto ha messo fine alla sua esistenza umana terrena. Ma a causa dell’unione che la persona
del Figlio ha mantenuto con il suo corpo, non si € trattato di uno spogliamento mortale come gli altri,
perché “non era possibile che la morte lo tenesse in suo potere” (Ap 2, 24) e percio “la virtd divina ha
preservato il corpo di Cristo dalla corruzione [san Tommaso, Summa theologiae, 111, 51, 3]».

64



modo piu assoluto e non ne fosse rimasta nemmeno la minima parte nell’angolo
pit riposto della natura»2.

Verra quindi restituito tutto cio che era andato perduto dei corpi vivi o dei cadaveri dopo
la morte e risorgera, rivestito d’incorruttibilita e d’immortalita, assieme a quel ch’é rimasto
nel sepolcro, trasformato dalla vetusta di un corpo animale alla novita di un corpo
spirituale. Ed anche se, per qualche grave incidente o per la crudelta dei nemici, il corpo
intero € stato completamente polverizzato e disperso nell’aria e nell’acqua, senza che ne
possano restare tracce, per quel che & possibile, non potra assolutamente esser sottratto
all’onnipotenza del Creatore e non perira un capello del suo capo.

La carne spirituale sara dunque sottomessa allo spirito, restando perd carne, senza
diventare spirito; proprio come lo spirito carnale fu sottomesso alla carne, restando spirito,
senza diventare carne®.

Cosl scrive Agostino -, poche righe dopo consigliando in ogni caso di esser
molto prudenti circa una specificitd pit accurata: «Mi sembra perd che sia
azzardato tutto quel che si dice sulla natura e profondita e bellezza di un corpo
spirituale, poiché ancora non ne abbiamo fatto esperienza»?.

In merito a una questione cosi spinosa, circa trent’anni fa Sergio Quinzio ha
scritto un’“enciclica”, fantasticamente e acutamente attribuita all’ultimo Papa della
storia, Pietro II (secondo la profezia del monaco medioevale Malachia), dal titolo
Resurrectio mortuorum (alla quale ne segue una seconda, che da anche il titolo al
testo cui entrambe appartengono; si tratta di una celebre espressione escatologico-

paolina: Mysterium iniquitatis — di cui diremo nel prossimo paragrafo).

25 La citta di Dio, cit., XXII, 20, p. 1164.

26 Ibid., XXII, 21, p. 1165. E tuttavia inevitabile, diciamo qui in breve, che il tema di un’unica persona
— Cristo, fondamento della morte della morte — cui ineriscono due nature opposte, 'umana e la divina,
inneschi la critica circa I'impossibilita, riconosciuta in generale dallo stesso aristotelico Tommaso,
che gli opposti ineriscano simul al medesimo (secondo il rilievo smascherante di E. Severino in
Pensieri sul cristianesimo, cit., XX). Né vale il tentativo di risposta da parte di padre G. Barzaghi (cfr.
Soliloqui sul divino, cit., pp. 94-102) volto a rinforzare la via d’uscita gia tentata dal consapevole
Tommaso (e smontata da Severino) —, ove la contraddizione, nonché spostata, & semplicemente
ribadita sotto altra denominazione (cfr. F. Farotti, Mito e destino, University Press, Padova 2025, cap.
IV, § 3 e nota 45). Sempre in relazione critica alla figura di “Cristo”, subjectum unum di opposizione,
si aggiunga che, secondo quanto appena detto e cioé a partire dal quarto Concilio Ecumenico di
Calcedonia del 451 sino a oggi, il cristianesimo considera appunto che «Gesu ¢ inscindibilmente vero
Dio e vero uomo» (CCC, § 469). Salvo pero anche sostenere che «nessun uomo, fosse pure il piu santo,
era in grado di prendere su di sé i peccati di tutti gli uomini e di offrirsi in sacrificio per tutti.
L’esistenza in Cristo della Persona divina del Figlio [...] rende possibile il suo sacrificio redentore per
tutti» (CCC, § 616). In tal guisa, diciamo, scavando «una distanza incolmabile tra Cristo e gli altri
uomini [Cristo & infatti “uomo” tanto prezioso, quanto speciale e anzi unico — percid non & “vero
uomo”, come invece il pensiero cristiano ritiene]. E in effetti nessun vero uomo si trova, come invece
Cristo si trova, ad essere insieme vero Dio» (E. Severino, Pensieri sul cristianesimo, cit., p. 240).

27 Ivi.

65



L’incipit riconosce I'estrema difficolta ad accettare «quanto di piu difforme si
possa immaginare dall’esperienza comune e dalle ragionevoli aspettative
umane»?8. Tanto piu che la concezione della “resurrezione della carne” esibita dai
Padri apostolici e successivamente dei Padri della Chiesa (Agostino su tutti) sino al
basso Medioevo, culminante nel pensiero di Dante e Tommaso appare
sostanzialmente univoca. Nessun riduzionismo “spiritualizzante” - come
avrebbero potuto far pensare le parole di Gesu in Mc 12, 25: «Quando
risusciteranno dai morti non prenderanno moglie né marito, ma saranno come
angeli nei cieli» —: trasformandosi (la contraddizione, nello sguardo del destino, del
diventar altro essendo inevitabile), la “carne” non subisce alcuna sublimazione che
la annulli come tale: la sua concretezza fisica resta la stessa. Ché anzi il nuovo
contesto inaudito e trasfigurante la conserva, ricreandola, proprio in quanto essa ¢
tale: resurrectio carnis eodem modo et eodem sensu. 1l testo di Quinzio rende
chiara e inequivocabile I’idea, a partire dal prototipo cristico: «Abbiamo mangiato
e bevuto con lui dopo la sua resurrezione dai morti» (At 10, 41). Commenta
Quinzio: «Se questo passo potrebbe far pensare unicamente alla condizione di Gesu
risorto nel breve tempo del suo apparire ai discepoli, prima cio¢ di ascendere al
cielo, a togliere ogni dubbio sono le parole che Gesu pronuncia solennemente
nell’estrema tensione dell’ultima cena, subito prima della sua passione: “In verita
vi dico che io non berro piu del frutto della vite fino al giorno in cui lo berro di
nuovo nel regno di Dio” (Mc 14, 25)» (ML, 21-2).

L’uomo che «viene dal cielo» (1Cor 15, 47), in contrapposizione al «primo uomo
tratto dalla terra [che € di polvere» (ivi)], «"uomo celeste», che risorge dall’ «<uomo
di polvere» (ibid., 15, 49) — come dice Agostino — non ¢ affatto “disincarnato”: la
carne risorge proprio senza cessare di essere carne! E Quinzio cita 'opera di
Tertulliano La resurrezione della carne (inizio III sec.), in cui dichiara: «Risorgera
dunque la carne: identica, completa e integra [...] Perché, anima, senti astio per la
carne? Nessuno ti ¢ tanto prossimo, da dover pit amare, dopo Dio; nessuno ti € pit
fratello, perché anche con te essa nasce in Dio» (MI, 25). Ulteriormente cita
Fulgenzio di Ruspe, «il quale sottolinea la permanenza nei risorti delle differenze
sessuali: “In loro restera il sesso maschile e femminile quale fu creato coi corpi...»
(ML, 26); e san Giovanni Damasceno, il cui rigore concettuale lo muove a sostenere
che se non c¢’¢ resurrezione, cio¢ pieno e assoluto riscatto anche della carne, allora
«non ¢’é neppure Iddio, non ¢’é provvidenza, tutto € spinto e portato al caso» (ivi):
come a dire o tutto o nulla; o si salva tutto, Natura inclusa — come potentemente
avverte per primo san Paolo (cfr. Rm 8, 19-23) -, oppure tutto, leopardianamente,
non ¢ che orrida casualita, non pil che uscire e ritornare nel niente (“perpetuo

28 S. Quinzio, Mysterium iniquitatis, Adelphi, Milano 1995, p. 15. D’ora in poi indicato, entro il testo,
con la sigla MI, con il numero di pagina a seguire. Analogamente il CCC, § 996, citando Agostino
(Enarratio in Psalmum): «In nessun altro argomento la fede cristiana incontra tanta opposizione come
a proposito della risurrezione dei morti».

66



circolo di produzione e distruzione”); e Agostino, lapidario: «Risorgera questa
carne, questa stessa che & seppellita, che muore (Sermoni, 264, 6)» (ivi)®.

E se si obiettasse: ma Paolo non sostiene forse che «risorge un corpo spirituale»
(1Cor 15, 4)? Come intendere questa ambiguita? Quinzio risponde: «le parole
dell’Apostolo non danno luogo a nessun fraintendimento se vengono lette
nell’orizzonte ebraico dell’antropologia paolina, la quale distingue 'uomo non in
due parti — corpo e anima -, ma in tre: corpo, anima o psiche, e spirito, infuso
direttamente da Dio (cfr. Gn 2, 7; Gv 20, 22)» (ML, 27).

Prosegue Quinzio nel suo prezioso excursus:

I pitr antichi simboli della fede [...] affermano la resurrezione dei morti, o della carne, senza
ulteriori specificazioni. Ma gia intorno al quinto secolo la formula “Fides Damasi”
nuncupata dichiara che risorgeremo “in hac carne, qua nunc vivimus™°. Nel latino che
custodisce la grandiosa intonazione di cid che appartiene alle cose divine, il Concilio
Toletano XI, celebrato nell’anno 675, afferma la verita della resurrezione dei morti, e
sottolinea che non risorgeranno in un’altra carne, ma proprio in quella in cui viviamo,
consistiamo e ci muoviamo: “[...] Nec in aérea vel qualibet alia carne (ut quidam delirant)
surrecturos nos credimus, sed in ista, qua vivimus, consistimus et movemur” (nn. 59-60).
Qualche anno dopo, nel 693, il Concilio Toletano XVI conferma la verita della resurrezione
con espressioni quasi uguali [...] “Non in aéria vel in phantasticae visionis umbra, ut
quorumdam improbanda opinio praestruit, sed in veridicae carnis substantia, in qua nunc
sumus et vivimus” (n. 35). Il 13 aprile 1053, papa Leopne IX scrivera: “credo etiam vera
resurrectionem eiusdem carnis, qua nunc gesto” (Epistula “Congratulamur vehementer” ad
Petrum patriarcham Antiochenum,).

Nel tredicesimo secolo san Tommaso d’Aquino, la cui autorita nella Ciesa é rimasta
indiscussa, ha dedicato alla resurrezione numerose “questioni” della Summa theologiae,
nella quali tuttavia non sempre risulta [...] seguito il prudente suggerimento di Agostino
[cfr. il testo legato alla nota 27] di non dire della condizione dei morti cio che non ci é stato
rivelato®l. Dalla concretezza della resurrezione della carne si deducono conseguenze

29 Si tenga presente che considerando il destino dei bimbi morti, Agostino da un lato nega che si
debbano «escludere dalla resurrezione dei morti tutti coloro [i feti abortiti] che sono morti anche nel
seno materno»; dall’altro, ricorrendo alla teoria delle “ragioni seminali”, scrive dei neonati che essi
«non risorgeranno con le stesse piccole dimensioni fisiche con cui sono morti, poiché per l'intervento
mirabile e prontissimo di Dio riceveranno cio che avrebbero avuto piu tardi con il trascorrere del
tempo [...] non manchera cio che ci fu, [né] non ci sara cio che manco» (La citta di Dio, cit., XXII, 14,
p. 1155).

30 Tesi ribadita il 9 dicembre del 2023 dall’Arcivescovo di Bologna, Card. Matteo Maria Zuppi, in
risposta a due quesiti relativi alla conservazione delle ceneri dei defunti sottoposti a cremazione.
Scrive il Cardinal Zuppi: «La nostra fede ci dice che risorgeremo con la stessa identita corporea che
& materiale, come ogni creatura su questa terra, anche se quella materia sara trasfigurata, liberata dai
limiti di questo mondo. In questo senso la risurrezione sara “in questa carne nella quale viviamo”
(Formula Fides Dasmasi nuncupata). Cosi viene evitato un dannoso dualismo tra immateriale e
materiale»

31 «Carissimi, fin da ora siamo figli di Dio e non si & ancora manifestato quel che saremo. Sappiamo
che quando cid si sara manifestato saremo simili a lui, poiché lo vedremo com’egli &» (1Gv 3, 2).

67



estreme. I corpi risorgeranno nella loro integrita, con tutte le membra che li compongono,
compresi gli intestini, le unghie e i capelli. “Oportet etiam hominem perfectum resurgere,
utpote qui ad ultimam perfectionem consequendam reparatur: oportet quod omnia membra
quae nunc sunt in corpore, in resurrectione hominis reparentur... Intestina resurgent in
corpore, sicut et alia membra [...]” (Summa theologiae, Supplementum, q. LXXXX, a, 1).
“Homo resurget in omni perfectione suae naturae, propter hoc oportet quod capilli et
ungues resurgant in ipso” (Ivi, a. 2).

Se queste fin qui delineate sono le certezze della fede nella resurrezione dei morti come
risultano dalle sacre scritture, dai Padri e dalla tradizione interpretata dal Magistero, va
tenuto ben presente che dal popolo cristiano esse sono state costantemente assunte, lungo
i secoli, nel loro significato letterale, a cominciare dalla fede nell’Ascensione corporea di
Gesu Cristo e nell’Assunzione corporea di Maria in cielo. Dobbiamo dunque seguire
I'esempio di cristiani come Dante Alighieri, Luca Signorelli o Michelangelo, i quali hanno
considerato essenziale cio che la rivelazione e la tradizione avevano infuso, nel corso dei
secoli, nelle coscienze e nell'immaginario dei credenti. Anche il culto intenso e persistente
delle reliquie, in particolare dei corpi o frammenti dei corpi di santi, € una testimonianza
preziosa, in base alla regola che “lex orandi est lex credendi’. Abbandonare la continuita
con la fede dei nostri padri significa spezzare e affossare il “depositum fidei” (1Tm 6, 20)
(ML, 28-30).

E se si obiettasse: ma questa mia carne non puo resuscitare per non morire mai
pil, stante che, in quanto essa € proprio questa, necessariamente dovrebbe morire
di nuovo: € necessita cioé che, pur restando in qualche problematica misura mia
(cfr. cap. I, nota 23), diventi essenzialmente altro.

Risposta: se la “trasformazione” & necessariamente richiesta — dunque il diventar
altro (contraddittorio nello sguardo del destino, giacché “diventar altro” & diventar
identico all’altro e percio nel risultato di tal divenire esser I’altro, non esser sé) —,
¢ invece escluso che il nesso “peccato/mortalita”, dunque la mortalita della carne
(e dell’anima stessa, che, in chiave cristiana, a differenza dalla filosofia greca, non
¢ immortale e anzi eterna sua vi), sia un nesso necessario, vale a dire “naturale”,
dinanzi a cui Dio s’inchina non potendo violarlo. Se I'inesorabile conseguenza del
peccato ¢ la miseria umana (ignoranza, sofferenza, morte) — «il salario del peccato
¢ la morte» (Rm 6, 23) —, tal “necessita” non & certo alcunché di indipendente e
autonomo rispetto alla libera volonta di Dio, il quale, come liberamente la pone,
cosi la depone (la puo deporre). Onde proprio questa carne qui, intestini unghie e
capelli inclusi, ¢ destinata da Lui all’eternita gloriosa — la trasformazione (la
differenza) riguardando unicamente il contesto in cui ¢ accolta: il “mondo” e la sua
caducita, Dio e la sua gloria: restando essa la stessa e identica.

E si aggiunga questo decisivo rilievo: per la stessa ragione per cui proprio questa
mia carne resuscita non in quanto & “questa stessa” (giacché, in quanto & proprio
“questa”, sarebbe necessario che morisse di nuovo), ma in quanto ¢ Dio che cosi
vuole (quel Dio che liberamente “compone” il nesso peccato/morte, altrettanto
liberamente lo pud ben “scomporre”), analogamente, si potrebbe provare a
sostenere, 'uomo Gesu (e mutatis mutandis Maria) ¢ senza peccato non in quanto

68



“uomo” (giacché in quanto uomo apparterrebbe di necessita al genere umano
peccatore), ma in quanto, daccapo, ¢ Dio che cosi vuole. Vale a dire che il nesso
“peccato/miseria (=ignoranza, sofferenza, mortalita)” — e il simmetrico opposto:
“non-peccato/splendore (=immortalita, super-intelligenza) — non ¢é di suo un nesso
necessario, dinanzi a cui Dio s’inchina, ma ¢ posto dalla libera volonta divina. La
quale, come lo pone, cosi anche liberamente lo depone o scompone, ponendo
appunto la miseria (umana) senza peccato: ecco Gesu (e, mutatis mutandis,
Maria)*2.

32 In questo senso andrebbe allora detto che Cusano erra quando attribuisce all’'uomo Gesu doti
intellettuali oltreumane («Il tuo intelletto, invece [quello di Gesu a confronto con l'intelletto umano],
intende in atto tutte le cose che possono essere intese dall'uvomo» (La visione di Dio, trad. it. G.
Gusmini, Studium, Roma 201, p. 211), stante che, a partire da san Paolo, Gesu va inteso come «in tutto
a nostra somiglianza, eccetto il peccato» (Eb, 4, 15). In tutto! Percio il Catechismo della Chiesa
Cattolica, citando un passo della Gaudium et spes, scrive che «il figlio di Dio ha lavorato con mani
d’uomo, ha pensato con mente d’'uomo [non di superuomo!], ha agito con volonta d’'uomo, ha amato
con cuore d’'uomo. Nascendo da Maria vergine, egli si é fatto veramente uno di noi, in tutto simile a
noi fuorché nel peccato» (§ 470). E subito dopo (§ 471): «L’anima umana che il Figlio di Dio ha assunto
& dotata di una vera conoscenza umana. In quanto tale essa non poteva di per sé essere illimitata
[come invece pensa Cusano]: era esercitata nelle condizioni storiche della sua esistenza nello spazio
e nel tempo. Per questo il Figlio di Dio, facendosi uomo, ha potuto accettare di “crescere in sapienza
e grazia” (Lc 2, 52) e anche di doversi informare intorno a cio che nella condizione umana non si pud
apprendere che attraverso l'esperienza [laddove tuttavia san Tommaso, contrapponendosi
all’evangelista Luca. nega che di suo la grazia e la sapienza di Cristo potessero aumentare come
aumenta ’etd: Summa theologiae, 1", q.7, a. 12 —, finendo cosi per assumere la presunta umanita di
Cristo come del tutto dissimile da noi v. nota 34]. Questo era del tutto consono alla realta del suo
volontario umiliarsi nella “condizione di servo”». (Come poi — restando all’interno del cristianesimo
— tutto ci0 sia veramente possibile, come cioe, ad esempio, siano autentiche le tentazioni subite da
Cristo da parte di Satana — Mt 4, 1-11 —, implicando esse allora e inevitabilmente la possibilita di
cedervi, dunque di peccare, da parte di chi allora non ¢ esente dal peccato, ma necessariamente ne
porta 'inclinazione, non pare credibile, perché assurdo e contraddittorio. Ma allora scoprendo la
necessita di “triplicare” la natura di Cristo (cfr. il nostro saggio Gustare il cristianesimo..., cit., cap II,
§ 3): due forme opposte di umanita: con e senza peccato (immacolata) — riappare cosi giustificato il
superuomo di Cusano (v. nota 34): il senza-peccato non pud essere uomo come noi (dunque dotato di
scienza infusa ecc.) — e in piu la natura divina. E cosi raddoppiando la contraddizione: non solo fra
uomo e Dio, ma anche fra uomo e superuomo: in ogni caso, predicati opposti di un medesimo. Dico
cioé che se a Dio onnipotente é concesso di non sottostare, genericamente, a nessi necessari, cid non
puo valere illimitatamente, giacché € un nesso necessario — primario! — quello costituito dal principio
di identita/non contraddizione, che il cristianesimo non si sogna di non riconoscere. Si che sostenere
che Gestu-uomo nulla ha a che vedere col peccato e tuttavia le tentazioni cui Satana - cui 'esistenza
umana! — lo espone sono, come si vuole che siano, autentiche correlativamente alla sua conclamata
umanita, significa dire che non ha, ma anche, insieme, ha a che vedere col peccato; che ne é e non ne
é esente. Ma cosi ci troviamo proprio dinanzi a quel Nesso — in virtu del quale Dio € Dio e non € non-
Dio - che laristotelico Tommaso giudica senza eccezione innegabile, si che non & un mistero la sua
violazione, ma un’assurda impossibilita. (Aggiungo: ¢ davvero possibile isolare 1'impeccabilita
dall’intelligenza sovrana, dall’impassibilita e dall’immortalita come fossero altro da quella, dunque
associandola ai rispettivi opposti, o non é piuttosto separarla da sé stessa? Nel qual caso, stante allora
I'impossibilita assoluta — anche per Dio - della negazione dell’esser sé, cioé di tale identita complessa
costituita di implicazioni necessarie interne ad essa, il “senza peccato” in Cristo € inevitabilmente un

69



E per questo motivo che la nostra tesi circa la necessita di affermare doppia la
natura umana di Cristo (che ¢ anche Dio, dunque natura tripla) e di Maria (cft.
Gustare il destino nel cristianesimo, cap. II, §§ 3-4) — supponendo erronea
I'infrangibilita del nesso - si potrebbe pensare di considerarla cristianamente
insostenibile. Si potrebbe cioé tentare di sostenere che essa non sia nulla piu,
eventualmente, che un’interessante esplorazione concettuale, ma errata (la nota 32
ha perd gia chiarito che Perroneita riguarda proprio questo tentativo), giacché
presuppone una “necessita” cristianamente inaccettabile (=se ¢’é miseria allora c’é
peccato; se non c’é¢ miseria allora neanche peccato; ma Cristo e Maria sono
umanita, in quanto tale miserabile e insieme senza peccato, dunque umanamente
doppi). Nessun nesso inestricabile dinanzi a Dio? Ad esclusione perd — come é gia
stato risposto in nota 32 — del principio d’identita/non contraddizione, violando il
quale Dio sarebbe e non sarebbe Dio! Ma allora non dovra riconoscersi che ¢
parimenti impossibile che Cristo, in quanto uomo, sia autenticamente tentato dal
peccare, poiché simile a noi - se infatti Gesu fosse radicalmente escluso dal peccato
le grandiose tentazioni di Satana nel deserto, anzitutto, non sarebbero che mera
apparenza — e, insieme, non tentato, poiché estraneo al peccato? E percio o
un’umanita autocontraddittoria, sostrato dei suoi due momenti opposti, oppure
due forme indipendenti di umanita. Ritorna allora la cogenza della nostra tesi
esposta in Gustare il destino (in cui, sia pur implicitamente, I'impeccabilita, intesa
come identica a sé, € percio intesa come identica a tutto cio che ne costituisce
I'identita concreta, non sussistendo cioé come isolata determinazione semplice,
liberamente associabile a predicati che ne contraddicono I'essenza complessa).

Non per caso Cusano attribuisce a Gesu un’intelligenza sovrumana (se ne fa
cenno in nota 32), mettendo cosi in luce quella dimensione senza peccato intesa
come necessariamente esclusa dalla miseria mortale dunque dalla possibilita stessa
di peccare® (restando cosi in ombra 1"’ uomo dei dolori e della morte”, che di certo
Cusano non sconfessa, si che I'umanita di Cristo non pud non risultar doppia,
essendo allora egli: uomo, superuomo, Dio).

altro uomo, come tale dotato di virtl sovrumane rispetto all’ homo viator, in tutto simile a noi. Si che
Cristo, oltre a esser inteso come verus homo et verus Deus, dovrebbe esser inteso anche come homo
viator et homo beatus. Con tutte le contraddizioni che ne seguono: cfr. nota 34. A questa “aggiunta”
si potrebbe obiettare: ma, con san Paolo, per il quale «la morte ¢ il salario del peccato» (Rm 6, 23),
non appare chiara la differenza fra premessa e conseguenza — si che non si tratta di immediata
identita. Rispondiamo: cosi dicendo, Paolo guarda alle inevitabili conseguenze empiriche, giacché
nella sua essenza trascendentale nessuno come Paolo sa che il peccato E la morte: la stessa, immediata
miseria umana nel venir meno dell’intimo legame con Dio — donde le conseguenze).

33 «Cristo & l'unico che veramente ¢ senza peccato, e che, anzi, non pud neppur peccare» (Giovanni
Paolo II, Udienza Generale, 9/11/1988). (Ma allora, diciamo, le tentazioni non le ha minimamente
patite e percio non erano “tentazioni” se non a parole, mera retorica. E se tale assoluta purezza fosse
dissociata da virtd sovrumane, sarebbe dissociata da sé stessa, dalla propria stessa concreta identita.
Onde Cristo sarebbe e non sarebbe impeccabile).

70



Vedo questa differenza tra il tuo intelletto umano e quello di qualunque altro uomo: nessuno
degli uomini sa tutte le cose che all'uomo € possibile conoscere, dal momento che I'intelletto
di nessun uomo é cosi congiunto all’esemplare di tutte le cose [...] da non poter esservi
congiunto piu intimamente o da non poter esservi congiunto in atto a un maggior livello.
E cosi 'uomo non intende tanto da non poter intendere di piu [...] Il tuo intelletto, invece,
intende in atto tutte le cose che possono essere intese dall’'uomo [...] tu, o Gesu, che sapevi
in atto tutto lo scibile...*.

34 La visione di Dio, cit., pp. 211 e 223. Ci pare di non poco interesse rilevare che, a suo modo, Jacques
Maritain proprio la doppia natura umana di Gesu sostiene (dunque tripla con quella divina), 13 dove
“propone” in sede teologica I’dea di distinguere nell’anima di Cristo «la sfera della coscienza e la sfera
del sovraconscio divinizzato», trovandosi percio, secondo la sua stessa natura umana, «in due stati
differenti» in quanto «comprehensor» e, insieme, «viator». (Della grazia e dell’'umanita di Gesu, trad.
it. a cura di P. G. Nonis, Martello, Milano 1989, p. 55-7. In merito, cfr. anche pp. 17-8 e pp. 57-63). Il
tema ¢ ribadito a pag. 94, (nota 10), in cui si distingue, daccapo, nell'uomo Gesu, il suo «sovraconscio
gia celeste» o «cielo dell’anima di Geslu», in quanto dotato di scienza infusa e «benedetto al di sopra
di ogni creatura» dal «quaggiu dell’anima di Cristo», anch’esso conveniente «all'uomo Gesu, in
quanto vivente, operante e sofferente [...] secondo il modo umano connaturale all’anima rationalis
nella sua esistenza terrena». Come a dire che «durante il pellegrinaggio terreno di Gesu, la sua anima
e tutto 'universo della sua vita interiore e del suo pensiero, sono stati simultaneamente sotto due
regimi o stati differenti [in veritd opposti]» (inid., p. 94, nota 10). La tripla natura di Cristo (che &
anche Dio), rileviamo noi, importando allora un’inevitabile, doppia contraddizione (v. nota 32), in cui,
in due differenti modi, un medesimo (="Cristo”) é soggetto di determinazioni opposte: coscienza
terrestre e sovracoscienza celeste; umanita e divinita. (Laddove un impossibile essente contraddittorio
non ha nulla a che vedere col “mistero”). Nessuno stupore allora se ¢ lo stesso Maritain a giudicare
questa sua proposta, rispetto a cui si «sente cosi vulnerabile», una «folle impresa» (ibid., p. 47)! Egli
che pur giunge ad ammettere che concepire «Cristo insieme comprehensor [superuomo] e viator
[uomo]» significa riconoscere che «si trovava simultaneamente in questi due stati, che non solo sono
differenti, ma opposti» (ibid., pp. 78-9), concedendo cosi di esser finito in «un complicato imbroglio»
(ibid., p. 81). Diciamo: affermare, sia pur inconsapevolmente (=contraddirsi, errare), che qualcosa sia,
insieme, sé ed altro da sé non €& un “imbroglio”, ma l'essenza stessa della follia! (D’altra parte —
rileviamo -, in sé stessa considerata, I“impresa” di Maritain non é folle se non indirettamente,
esprimendo la consequenziale esplicazione della follia di base o diretta, onde - al di la di Maritain e
considerando solo I’ “umanita” Cristo: cfr. nota 32 — un uomo sia uomo come noi e, insieme, senza
peccato, che & dire homo verus et falsus in quanto suscettibile di reale tentazione — 'uomo Gesu
dinanzi a Satana tentatore, ad es., & inverosimile che sia impassibile (=impeccabile) come un Cielo -,
dunque inevitabilmente capace di peccare, ma anche, insieme, del tutto estraneo al peccato. Due
uomini allora, oppure uno stesso e solo “uomo”, cui ineriscono predicati opposti; oltre che, visto che
Cristo é anche Dio, vero uomo e vero Dio: ma allora o Dio lo € solo all’apparenza, oppure si tratta di
un vero Dio travestito da uomo. (Di piu: se gli sforzi congiunti di san Tommaso e Maritain e di tutta
la teologia cristiana passata e futura non possono sfuggire alla contraddizione e all’impossibile
assurdo, il tema in questione resta in ogni caso maestoso e anzi Unico, nel suo esser potentissima,
benché alienata, prefigurazione, attraverso il “sovraconscio divinizzato del paradiso dell’anima di
Cristo”, dell’Io del destino, inconscio di ogni io-viator della terra isolata: tale Io, o sfondo impeccabile
di ogni cerchio, corrispondendo — nell’abissale differenza — alla cristiana visione “beatifica” della
verita: non tuttavia assolutamente assoluta o concretamente tale, ma solo formale, benché infinita —

71



Rispetto a cio, il Catechismo della Chiesa Cattolica reagisce nei modi che si sono
detti in nota 32 (unitamente alle contraddizioni insostenibili, ci pare, che ne
scaturiscono). (O Scilla o Cariddi: o un uomo solo, come pare ovvio, ma esente e
non esente dal peccato; oppure proprio due uomini).

Non puo allora valere, per la stessa logica cristiana, la similitudine da cui ¢ partito
queto giro di considerazioni e cioe: COME dunque 'uvomo Gesu ¢ senza peccato
(diversamente da ogni altro uomo) e miserabile (=ignora, soffre, muore, come ogni
altro uomo) — onde il supposto nesso necessario “peccato/miseria” & in lui spezzato
(ma s’¢ visto che tale nesso, appartenendo al concetto stesso dell”“esser sé”, ¢
infrangibile: la miseria implicando, in quanto tale, il peccato; 'impeccabilita
implicando, in quanto tale, lo splendore)-, COSI 1a carne risorta in Cristo, destinata
alla vita eterna, ¢ la stessa che ¢ morta — onde il nesso fra essa e la propria
“naturale” mortalita & spezzato. (In entrambi i casi dominando la signoria assoluta
dell’'onnipotenza divina). Errata, diciamo, anche senza scomodare il destino, poiché
se nel primo caso c¢’¢ un unico sostrato che, al tempo stesso, ¢ umano e superumano
(un “uomo”, che ¢&, dunque, libero dal peccato e possibile peccatore — giacché le
tentazioni sono per lui vere e reali), nel secondo, la stessa carne € prima mortale e
poi immortale — prima misera, poi gloriosa; prima inferma, poi incorruttibile; e
anzi: prima (voluta, nell’Eden, da Dio) incorruttibile, poi (voluta, dopo il peccato,
da Dio) corruttibile e infine (voluta, nella Gloria finale e infinita, da Dio) di nuovo
incorruttibile (in cui il punto di partenza non &€ meramente ripetuto, in quanto ri-
affermazione “dialettica” e percio vittoriosa negazione della negazione: felix
culpal).

Ove se la libera e onnipotente volonta divina, per la stessa logica adottata dal
cristianesimo, non trova qui ostacoli (all'interno, s’intende, della persuasione del
“diventar altro”); invece nel primo caso si trova a violare I'inviolabile principio
secondo cui opposita de eodem secundum idem dici vere non possunt: lo “stesso”
- de eodem -, di cui qui si tratta, ¢ il sostrato umano di Gesu: impossibilitato a
peccare e, insieme, possibile peccatore — se e poiché le tentazioni patite non sono
intese come apparenti. Anche: I'impeccabilita, separata dai predicati che la sua
concreta identita necessariamente implica, non ¢ sé, ¢ altro da sé; cosi la miseria,
unita all’impeccabilita, si trova unita a cio che la propria concreta identita
necessariamente esclude o da cui & necessariamente esclusa. In entrambi 1 casi,
Pesser sé — dell’'impeccabilita, della miseria — & un non esser sé.

Restando sulla questione, e anzi approfondendola, della stessa carne morta che
risorge, destinata all’eternita per volonta di Dio (lasciandoci alle spalle lo spinoso
problema dell’'unica o doppia natura umana di Cristo — dunque allora tripla

il Dio di Gesu Cristo essendo il “piu simile” all’apparire infinito del Tutto). (Sul nesso “vero uomo-
vero Dio”, in senso cristiano, cfr. Nota 1 a seguire).

72



considerando il suo essere anche la Seconda Persona della Trinita)®, va detto che
il gran tema, in connessione con I'ultimo giorno e dunque con I’avvento del Regno,
¢ inseparabile dalla creazione di «nuovi cieli e [di] una terra nuova, nei quali avra
stabile dimora la giustizia» (2Pt 3, 3), onde I'intera natura ¢ redenta - ricreata — nel
nuovo contesto glorioso, secondo quanto ¢ potentemente profetizzato da san Paolo:

La creazione stessa attende con impazienza la rivelazione dei figli di Dio; essa infatti € stata
sottomessa alla caducita [...] e nutre la speranza di essere lei pure liberata dalla schiavitu
della corruzione, per entrare nella liberta della gloria dei figli di Dio. Sappiamo infatti che
tutta la creazione geme e soffre fino ad oggi nelle doglie del parto; essa non € la sola, ma
anche noi, che possediamo le primizie dello Spirito, gemiamo interiormente aspettando
I’adozione a figli, la redenzione del nostro corpo (Rm 8, 19-23).

Ha scritto Quinzio (MI, 20): «La resurrezione ¢ costantemente legata all’ultimo
giorno, quando avra fine questo mondo dominato da satana (cfr. 1Gv 5, 19), la cui
invidia ha fatto entrare nel mondo la morte (cfr. Sap 2, 2). Sono i nostri “corpi
mortali” che riceveranno nuova vita (Rm 8, 1), come ha ricevuto nuova vita il corpo
mortale di Gesu, che & primizia e modello della resurrezione: “Guardate le mie mani
e i miei piedi: sono proprio io! Toccatemi e guardate; un fantasma non ha carne e
ossa come vedete che io ho” (Lc 24, 39)».

«Ancora un poco, appena un poco, colui che viene giungera e non tardera» (Eb
10, 37), scrive san Paolo e, in aramaico, invoca: «Marana tha (Signore nostro,
vieni)!» (1Cor 16, 22). E I’ Apocalisse si chiude, com’é noto, con la grande promessa
di Cristo: «vengo presto!» (22, 7 e 20) e con la stessa, correlativa, appassionata voce
d’attesa: «vieni, o Signore Gesu!» (22, 20).

Ma quando?

La risposta di Paolo, che insegna alla comunita cristiana di Tessalonica che «il
giorno del Signore arriva come un ladro di notte» (17Ts 5, 2), consiste nel risolvere
il “quando” nel come, cioé nel modo di stare al mondo, consapevoli che, per
I”inserzione” di Cristo, «il tempo ha avuto una svolta» (1Cor 7, 29) e cioe,
nell’'imminenza della sua seconda venuta, si & essenzialmente contratto: «D’ora

35 Non senza rilevare pero la sorprendente, preziosa ed altamente significativa similitudine in cui il
cristianesimo (nella terra isolata) consiste rispetto all’ “uomo” nello sguardo del destino (cfr. F. Farotti,
Mito e destino, University Press, Padova 2025), secondo la quale alla tripla struttura di Cristo — uomo,
superuomo, Dio - corrisponde la tripla struttura dell’ “uomo” come, rispettivamente, il sogno d’esser
mortale da parte dell’io della volonta (del dolore e della morte), I'lo in quanto testimonianza del
destino, e il Destino stesso nel suo apparire anzitutto come “terra che salva” dall’errore e dall’orrore
e cioé come inesauribile, dilatantesi processione all’infinito, sul fondamento ultimo e primo
dell’Apparire infinito del Tutto. Una “vicinanza” che, a nostro avviso, il cristianesimo, nella comune
lontananza abissale, possiede piu di ogni altra sapienza della terra isolata. (Ancorché ogni errante
weltanschauung non possa differire dal destino della verita piu di quanto l'esser questo stesso (il
destino, cioé) immerso nell’errore mortale. Ma appunto - la qualita dell’errore restando identica: (far)
diventar nulla e da nulla -, in misura variante per la quantita: la minore, stiamo dicendo, per il
cristianesimo della tradizione — da san Paolo a san Giovanni Paolo II e Benedetto XVI).

73



innanzi quelli che hanno moglie siano come se non I'avessero, quelli che piangono,
come se non piangessero, quelli che si rallegrano, come se non si rallegrassero,
quelli che comprano, come se non possedessero, quelli che usano del mondo, come
se non ne usassero a fondo: perché passa la figura di questo mondo» (Ibid., 7, 29-
31).

In relazione all’evento finale, Paolo avverte allora 'esigenza di rivelare un
segreto: «Ecco, vi svelo un mistero: non tutti morremo, ma tutti saremo trasformati
in un istante, in un batter d’occhio, all’ultima tromba» (Ibid., 15, 51). “Non tutti
morremo”: I’Apostolo allude a quelli che saranno in vita al momento della parusia
del Signore e che, per partecipare della gloriosa trasformazione, dovranno pur, in
qualche modo, morire; non perd sperimentando, come tutti gli altri, deperimento,
dolore e agonia (in questo senso non moriranno).

Ebbene tal “suono di tromba” finale, in cui «i morti risorgeranno incorrotti e noi
saremo trasformati» (1Cor 15, 52), in cui lo squallore diventa splendore, I'infermita
potenza, il corpo naturale corpo spirituale (cfr. ibid., 15, 43-44) e la morte &
definitivamente ingoiata nella vittoria (ibid., 15, 54) — moriamo attraverso tutta la
vita e ci0 che chiamiamo morte € in realta la fine della morte (K. Rahner) — a noi
appare, nella veste del mito, come il “piu simile” (cfr. nota 35) a cid che nella
testimonianza del destino consiste la verticalita, cioé¢ il “venerdi santo”
sopraggiungente in sintesi con la “pasqua” della terra che salva (cfr. § 1).

Cio che nel cristianesimo ¢ solamente, benché potentemente, adombrato, avendo
in seno la contraddizione del diventar nulla (=la convinzione che il diventar nulla
sia la “suprema evidenza”): la “malattia” che inesorabilmente lo spinge per
intrinseca necessita (nichilistica) fra le braccia coerenti di Leopardi e Nietzsche.
Distinto tuttavia dal proprio stesso veleno (non separato, ché non sarebbe piu sé
medesimo), il cristianesimo trova fondamento (=trova il proprio vero sé) e insieme
essenziale trasfigurazione nel destino, in cui appare che l'apparire dell’esser sé
implica necessariamente I’eternita dell’ente in quanto ente, dunque la destinazione
dell’ “uomo”, in quanto ¢ lo stesso apparire della verita dell’essere, alla Gioia del
Tutto (non perd come una beatitudine che, come quella cristiana, ancora attenda di
essere: cfr. NOTA 2). La cui “spaventosa” complessita ci costringe qui a rinviare alla
breve (e certo insufficiente) esposizione che ne abbiamo dato nel primo paragrafo
di questo capitolo (e, ovviamente, si parva licet — oltre che innanzitutto ai testi di
E. Severino - ai nostri lavori gia citati).

E cioé nell’orizzonte del destino che passi paolini come il seguente (e anzi, come
il suo intero Epistolario!) diremmo che abbandonano la veste dismessa, logora e
ormai insoffribile, per la coscienza moderna, di una fola da tempo non piu vera e
reale degli deéi olimpici, per acquisire lo splendore regale di un’autentica,
ineguagliata profezia:

Non voglio lasciarvi nell’ignoranza, o fratelli, riguardo a quelli che dormono, affinché voi

non siate afflitti come gli altri che non hanno speranza. Se infatti crediamo che Gesu ¢
morto ed é risuscitato, cosi Dio riunira con lui anche quanti si sono addormentati in Gesu.

74



Questo infatti vi diciamo sulla parola del Signore: che noi, i viventi, i superstiti non
precederemo nella venuta del Signore quelli che si sono addormentati. Poiché il Signore
stesso al segnale dato dalla voce dell’arcangelo, dalla tromba di Dio, discendera dal cielo e
i morti che sono in Cristo risorgeranno per primi. Quindi noi, i viventi, i superstiti, insieme
con essi [morendo senza morire: cfr. 1Cor 15, 51] saremo rapiti sulle nubi per incontrare il
Signore nell’aria. E cosi saremo sempre col Signore. Pertanto consolatevi gli uni gli altri
con queste parole [...] Siate sempre lieti. Pregate senza interruzione [=vivete ogni istante
davanti a Dio, non separati da Lui: cfr. cap. I, § 1]. Rendete grazie in ogni cosa [cfr. il Cantico
di Francesco, cap. I, § 2] (1Ts 4, 13-18 e 5, 16-17)

(Questi due ultimi paragrafi stanno fra loro, rispettivamente, come il sole e la
sua ombra, si che potrebbero essere letti anche all’incontrario, partendo dal
presagio, il secondo, e poi vedendone la concreta Realta, il primo).

NOTA 1: Sulla relazione fra Io trascendentale (“Dio”) e io empirico (“‘uomo”)

Ritornando sul tema del rapporto, in Cristo (ma allargandolo anche per ogni
uomo), tra uomo e Dio — verus homo et verus Deus (vedi note 32 e 34) — vale la
pena di aver chiaramente presente — lo diciamo qui in forma breve - che il
tradizionale dualismo cristiano (che, a differenza di ogni uomo, la figura di Cristo
sintetizza in sé) rende impossibili entrambi i supposti attori: ¢’¢ Dio e c¢’é anche
I'uomo: un “quasinulla”, s’intende, dinanzi a Dio, che ¢ il Tutto infinito, e perd pur
“qualcosa”, assunto anch’esso, come sostanza (Cartesio, ma nonostante tutto anche
Spinoza), benché dipendente dalla Sostanza. Derivato e assoggettato cio€, ma non
sino al punto da non essere inteso a sua volta — in ambito molto circoscritto,
tuttavia riconosciuto decisivo per la propria salvezza — libero e autonomo (solo cosi
Spinoza puo scrivere un’Etica).

In tal modo non avvedendosi, da una parte, che essendo posto il Tutto divino,
necessariamente 'uomo € ipso facto un nulla e, dall’altra, che se ¢’ 'uomo, piccola
che sia (ma proprio percio confermata) la sua alterita rispetto a Dio, Dio ¢ a sua
volta un nulla giacché, limitato dal suo “altro” (I'uomo, il mondo e la sua storia
crescente) sarebbe un “finito”, dunque nulla di divino.

In questo quadro (che qui diamo nella forma piu sintetica) - chiarissimo gia a
Eckhart e poi, a partire da Kant, agli idealisti tedeschi, soprattutto Hegel, sino al
nostro Gentile — qualsiasi questione teologica circa il nesso fra umanita e divinita,
cade all’interno di questa contraddizione, presupponendola e percid restandone a
priori inficiata.

E questa I'insuperabile aporia che ha condotto I'idealismo a porre I'immanenza
di “Dio”: originariamente “incarnato” (non per libera e fantastica scelta), onde
I”’uomo” non sia (piu) inteso come un “altro” (assoluto — cid che del resto € gia
“idealisticamente” implicito nella radice stessa del cristianesimo, visto che Dio crea
l'vomo a sua immagine e somiglianza), ma come un altro relativo, interno:

75



dialettico, rispetto al vero Io trascendentale (“trascendente” cioé ogni io, ma non
esistente altrove che non sia sempre “qui e ora”, inclusivo, nella sua eternita, del
tempo e dello spazio). Di cui I'io empirico (la molteplicita degli io individuali, con
nome e cognome) non € che un contenuto.

Ed ¢ sempre I'lo grande che agisce (pensa, dice, fa), mai I'io piccolo. Anche se
proprio il contrario pud sembrare tutte le volte (che sono la netta maggioranza
nella vita degli uomini), in cui I'Io si smentisce come scopo, declassandosi da sé e
assumendo come scopo quello che non dovrebbe essere per lui che un mezzo e cioe
I'io: il suo corpo e la sua psiche (pulsioni, istinti, emozioni, vissuti vari, sentimenti
empirici...).

Certo, quando I'Io si riconosce nella figura di scopo (scopo di sé, di cui la sfera
empirica ¢ il mezzo), ecco che nasce la filosofia, la religione, arte, 'etica, la scienza:
lesistenza autentica, 1a dove I’“uomo” & autenticamente tale, vivendo al culmine di
sé. Ma sempre “Io” e “i0” sono in sintesi: I'lo non fa, diciamo cosl, filosofia senza
parlare, ad es., l'italiano del XXI secolo, scrivendo mediante un corpo, usando gli
occhi e magari gli occhiali... avendo, in concomitanza, fantasie, vissuti psicologici,
ricordi. Cosi, dicevamo, quando ¢ 'io piccolo lo scopo, € pur sempre I'Io lattore,
lenergia, la forza che decide, ancorché piegato, contraddicentesi, nel segno di
quello. Onde, per crasi, si puod ben dire che ¢ I'io piccolo (Tizio, Caio...) lattore. E
invece ¢ I'Io che agisce come (=in funzione di) Tizio o Caio. Mentre se fa filosofia,
allora, visto dall’esterno, si potrebbe dire che ¢ Tizio I'attore che opera come Io
(mentre in verita € quest’ultimo che, incarnato, opera attraverso la mediazione di
quello). (Si puo allora anche dire: determinandosi storicamente in questo o quel
pensiero, cioé in questa o quella interpretazione di un “dato”, in quanto non-io
empirico, come tale interpretato nell’atto stesso in cui ¢ prodotto, I'lo
trascendentale, per cosi dire — in quanto Interpretare cioé Pensare —, si contrae,
individuandosi, dunque facendosi contenuto di sé — in questo senso “io empirico”).

Insomma: idealisticamente parlando, in quanto tale I'io empirico non opera
nulla, non essendo che una tumultuosa molteplicita di contenuti, non viva Forma.
Chi opera é sempre I'To. Che tuttavia spesso, accecato dall'urgere del groviglio
caotico di emozioni, sentimenti, desideri (ché questo & I'io empirico, I'individuo
psico-fisiologico), a quelli si subordina identificandovisi (chi sei? Io sono Tizio —
non & ovvio?). E dunque I'lo, che dovrebbe esser scopo di cui quelli (il “corpo”,
inclusivo della psiche) dovrebbero essere il mezzo, si squalifica a mezzo di cui la
parte pit bassa di sé & assunta come scopo. E cosi si auto-nega, si contraddice come
spirito (“Dio”), che concepisce non sé, ma il proprio magmatico “ospite” - la
“materia” - come fine. Dando cosi valore di vera vita alla morte che si porta in
seno. Che, si badi, non € di per sé morte, ma lo diventa in quanto indebitamente
sollevata al rango di scopo. Il che significa infine esistenza sub-umana, giacché
subordinandosi al subordinato - fissandosi alla propria stessa antitesi senza
dialettizzarla (in tal guisa assolutizzandola) —, I'Io fa diventar morte la propria vita.

76



S’intende: tenendo fermo, in questa rapida digressione del tutto immersa nei
paradigmi della terra isolata, da una parte la “necessita” — inautentica rispetto alla
necessita del destino — dell’immanentismo teologico, per liberarsi dalle secche
senza futuro del dualismo trascendentistico; dall’altro l'evidenza dell’agire, in
quanto far diventar altro, anzitutto come pensiero, cioé come Io trascendental-
poietico. Momenti decisivi, nello sguardo del destino, dell’essenza della follia e del
suo non casuale svolgimento.

Fuori dall’isolamento nichilistico, detto in sintesi, 1'“lo trascendentale”
corrisponde all’lo del destino e cioé all’apparire della struttura originaria in quanto
sfondo di ogni “io empirico” della volonta, del dolore e della morte; inclusiva come
tale della fede nel diventar altro “naturale” e nell’agire come far diventar altro: la
fonte stessa dell’angoscia e dell’inevitabile diventar nulla del Tutto, data la
persuasione in cui consiste il punto di partenza - come comprende per primo
Leopardi. L’Io del destino, dicevamo, che & 'Intero solo formalmente tale e percio
contraddizione C rispetto alla concretezza assolutamente assoluta costituita
dall’Apparire infinito del Tutto: per un verso gia da sempre dispiegato, per un altro
destinato ad inoltrarsi nei cerchi dell’apparire del destino lungo un cammino mai
compiuto. Si tratta della Gloria, onde ogni cerchio — I'essenza di ogni “uomo” — &
questo infinito disvelamento dell'Inesauribile Gioia, che eternamente appare, non
incominciando ad essere nemmeno 'apparire dell’infinito dispiego.

NOTA 2: La resurrezione di Cristo prova che ¢ Dio? (E il problema del
sostrato permanente)

Credenti e non credenti convergono nel considerare la resurrezione della carne
un evento assolutamente eccezionale, di necessita richiedente un Dio onnipotente
e, nella resurrezione di Cristo, la prova che egli & Dio. I primi ovviamente
aderendovi, i secondi — anche da “cristiani” (come, ad esempio, ciascuno a suo
modo, G. Gentile, D. Bonhoeffer, M. Vannini)* - ritenendola un mito d’altri tempi,
in quanto tale del tutto inverosimile e campato in aria (¢ nel distacco che si
“risorge”, sostiene Vannini, ritenendo cosi di appoggiarsi a Eckhart: qui e ora, non
in un fantastico “al di 13" dotati di un “corpo spirituale”): la “concretezza” del
“mondo” spinge a credere in tutt’altro!

Da tanto tempo ormai la testimonianza del destino mostra, al contrario, che la
fede nella resurrezione della carne, lungi dall’oltrepassare i limiti del ragionevole &
ancora troppo terrena e riduttiva. Non, dunque, una speranza esorbitante o un
desiderio smisurato, se mai un’aspirazione ancora troppo miseria considerato quel
che in verita siamo.

36 Cfr. F. Farotti, Gustare il destino nel cristianesimo, cit., cap. I, §§ 1-3.

77



“Due anime abitano il nostro petto”: I'apparire del destino della verita e la separazione della
terra da tale apparire. Il mondo in cui crediamo di vivere - il mondo del dolore e della morte
— é il volto che la terra viene a mostrare nel suo essere cosi separata e isolata.

Ma intanto, prima del tramonto della Follia, 'uomo ¢ rattrappito. Nelle sue certezze
innanzitutto. E infinitamente di pit di quel che crede di essere. Rattrappito, perfino quando
crede di essere Dio, o che la sua anima sia immortale o che anche il suo corpo possa
risorgere.

E rattrappito anche nei suoi desideri: non perché debba desiderare di pit1, ma perché I'uomo
desidera quando non é consapevole della propria infinita ricchezza e della necessita che
tale ricchezza si faccia innanzi lungo un percorso a sua volta infinito al quale, dunque, si
addice la parola “Gloria™’.

La testimonianza del destino mostra, cioé, con necessita che “uomo” non solo
significa apparire della verita dell’essere, dunque dell’eternita della totalita
dell’ente, ma, proprio in quanto in questo essenzialmente consiste, esso, al fondo
ultimo di ogni “individualita (cioé, di ogni cerchio, doloroso e anche glorioso, del
destino), ¢ il Tutto medesimo: I’Apparire infinito, indiveniente anche come apparire
e scomparire. In questo senso, «l’'uomo sta infinitamente al di sopra della
condizione, apparentemente felice, di chi puo risorgere dopo la morte»38.

I prigionieri della caverna non possono salire alla luce del sole (ripetendo il viaggio di
Parmenide dalle “case della Notte” al sentiero del Giorno): essi sono gli erranti. Ma 'uomo
non ¢ il viandante che va dall’oscurita alla luce: egli € il sole che gia da sempre, senza che i
prigionieri se ne avvedano, illumina la caverna della terra isolata con una luce diversa da
quella da cui essi si credono illuminati — e quindi diversa anche dal “sole” della verita
dell’Occidente: la luce diversa del destino che appare nei cerchi finiti del destino.
(L’apparire infinito del destino é il Sole di tutti i soli di quei cerchi)®”.

Si tratta, com’e noto, del formidabile tema in cui La struttura originaria, che ne
€ a base, per cosi dire esplode nel mega-complesso Formidabile contenuto
considerato nello splendore delle sue ardue implicazioni innanzitutto nella
cosiddetta “trilogia della Gloria” (La Gloria, Oltrepassare, La morte e la terra) e oltre
(in particolare Dike, Storia, Gioia e Testimoniando il destino).

Qui ci limitiamo a riportare un’osservazione critica decisamente pil circoscritta,
intesa ad esporre un’argomentazione secondo la quale la resurrezione di Cristo
(ammessa come tale) non costituisce affatto la prova della sua divinita. Che cio¢
Gesu sia risorto (lo si ammetta pure) non significa ancora che, percio stesso, egli
sia senz’altro il Dio creatore dal nulla dell’universo.

37 E. Severino, La potenza dell’errare, cit., p. 154.
38 E. Severino, Il dito e la luna. Riflessioni su filosofia, fede e politica, RCS, Milano 2022, p. 164.
39 E. Severino, La morte e la terra, cit., p. 138.

78



Sulle spalle della risurrezione di Gesu si é voluto caricare un peso che essa non puo
reggere?’. Si ammetta pure che Gesu & risorto. Ma se dalla sua risurrezione segue
certamente che egli ha avuto una sorte eccezionale, non segue pero ancora che egli sia Dio,
cioé quell’Essere eterno, creatore e salvatore del mondo a cui pensa il cristianesimo. Le
“leggi della natura” oggi note possono cedere il passo a una diversa legislazione dove i corpi
dei morti ritornano vivi sulla terra.

La fede nella risurrezione di Cristo ha incontrato grande resistenza nella cultura
occidentale. Ma cio significa che anche questi avversari del cristianesimo hanno dato
all’evento della risurrezione un’importanza esorbitante, vedendolo gravido di conseguenze
che invece da esso non possono scaturire. La cultura del nostro tempo puo cioé concedere
che Gesu sia risorto senza trovarsi costretta a dover riconoscere che egli sia Dio [...]

Sul versante opposto si suol dire che la risurrezione dei morti € inverosimile e non ha alcun
riscontro scientifico. Ma si puo rispondere che la verita non ha bisogno di essere verosimile
e che infinite sono le cose ignorate dalla scienza. Con obiezioni di questo tipo si rimane
cioé alla superficie del problema. Si va invece verso il fondo quando si scorge che, anche se
I'evento straordinario della risurrezione di Gesu (e in generale dei morti) si fosse realizzato
(o si realizzasse) per davvero, rimarrebbe ancora interamente da spiegare perché il
protagonista di tale evento debba essere Dio: perché debba essere Dio cio che la conoscenza
attuale dell’'uomo non riesce a spiegare*!.

Diciamo perd: in verita (la “verita” necessariamente implicata dalla follia del
diventar nulla e da nulla), cid che morisse “davvero”, cioé¢ diventasse nulla
(ammesso e, nello sguardo del destino, certamente non concesso), proprio percio
non potrebbe “resuscitare”, altrimenti il suo diventar nulla sarebbe stato apparente;
ché se invece non lo ¢&, allora la sua presunta “resurrezione” si costituirebbe non
come il prodursi dello stesso — che annullatosi non permane (tranne che come
divenire) —, ma, tutt’al pit, di un che di simile (Hume, prima di Nietzsche). In questo
senso, lasciato al puro diventar nulla e da nulla, 'essente non puod resuscitare: la
sua resurrezione ¢ impossibile. Nessuna nuova legislazione puo infrangere questa
legge che ¢ quella stessa che si presuppone a tacito fondamento di tutto, cioe
appunto lo stesso diventar nulla e da nulla. (Analogamente per il concetto
nietzscheano di “eterno ritorno dell’'uguale™ un cerchio quadrato. Diciamo
“analogamente”, nel senso dell’identita e della differenza, giacché in questo
concetto, tutto ritorna eguale dopo esser diventato niente, mentre nella
resurrezione cristiana ritorna “uguale” il corpo - lidentita complessiva — del
morto: in hac carne — proprio la stessa, ancorché non piu voluta mortale da Dio, e
solo in questo senso diversa —, non essendo uguale il contesto in cui ritorna. Un
cerchio quadrato s’¢ detto: se infatti qualcosa si annulla, nella stessa misura non

40 «Senza alcun dubbio 'espressione “resurrezione dei morti” per Paolo non ¢ altro che la trascrizione
della parola “Dio”» (K. Barth, La resurrezione dei morti, cit., p. 129).
41 Emanuele Severino, Il dito e la luna, cit., pp. 165-6.

79



puod tornare all’essere identico; se vi ritorna, allora il suo diventar nulla era
apparente)*2.

Sembra allora, in prima battuta, che ci sia bisogno proprio di un Dio! In cui i
morti, permanendo, “dormano” (non annullandosi come tali: «i morti sono in
Cristo»: 1Ts 4,16). Si che, se ¢’é resurrezione, allora ¢’¢ Dio. Essendoci allora
bisogno proprio di cio che la resurrezione in quanto implicante un diventar nulla
esclude! 1l circolo vizioso ¢ inevitabile: “se si ammette la resurrezione”, dicevamo;
la quale, tuttavia, implicando il diventar nulla, implica I'inesistenza di Dio (=la
Legislazione di tutte le legislazioni) - il concetto di “resurrezione” portando dunque
in sé la stessa negazione di sé. Dovendo infatti ammettere, fuor di metafora del
“dormire” (onde i “morti” sono conservati in Cristo), che qualcosa si ¢ pur
annientato (altrimenti non ci sarebbe morte e tutto sarebbe eterno, e Dio non
sarebbe “creatore” di nulla), liberandosi definitivamente cosi di Dio, che allora non
sarebbe Dio. Si che il Dio, di cui s’¢ detto che ci sarebbe bisogno, si rivela
(allinterno della coerenza della stessa logica adottata dal cristianesimo)
un’impossibilita. Se qualcosa diventa davvero niente, allora ¢ definitivamente
perduto (altrimenti ’annientamento € un’apparenza) e tutto allora diventa niente,
tranne il diventar niente (si tratta della “morte di Dio” annunciata anzitutto da
Leopardi). Si che il diventar nulla si rivela sia, e innanzitutto, il “rasoio” che toglie
“Dio” (=ogni eterno diverso dal diventar nulla medesimo), sia I’eventuale ritorno
casuale dei morti (che contraddirebbe il loro stesso esser diventati niente — che,
come tale, non ritorna).

Al fondo della questione (aggravandola e uscendo dalla logica alienata di cui si
vale il cristianesimo) riappare il tema dell’impossibilita, nel divenire come diventar
altro, di un sostrato permanente identico (cftr. cap. I, § 1, nota 23). Infatti, in quanto
separato dai momenti del suo divenire (se Socrate, come presunto sostrato identico
che permane, «non fosse separato da Socrate seduto, non potrebbe alzarsi; se non
fosse separato da Socrate in piedi, non potrebbe esser stato seduto»)®, il sostrato &
identico ad essi (giacché diciamo appunto che ¢ la loro identita che permane:
Socrate € “Socrate seduto”, “Socrate in piedi” ecc.) e, insieme, diverso, giacché, in
quanto separato (e lo deve ben essere se, ad esempio, non resta permanentemente
seduto) ¢ un altro essente, dunque altro dai momenti del suo divenire (non puo
essere cioé I'identita di ciascuno: né questo, né quello, né altro ancora: Socrate

42 Anche in questo senso (poi c’e Ialtro, formidabile motivo, lumeggiato sa Severino ne L’anello del
ritorno, cit., cfr. cap. II, § 1, nota 1) il concetto di “eterno ritorno dell’'uguale” si smentisce da sé. Come
riconosce infatti lo stesso Nietzsche, sul fondamento del diventar nulla e da nulla — «l’unico fatto
fondamentale» (La volonta di potenza, trad. it. a cura di M. Ferraris e P. Kobau, Bompiani, Milano
2000, n. 708, p. 3387) —, non é ammessa alcuna “medesimezza” o “identita” «bensi appare sempre
qualcosa di nuovo» (ibid., n. 521, p. 287). O cio che ritorna non € piu identico al proprio passato di
quanto il nulla, in cui & precipitato, sia identico all’essere. L’”’uguale” riguardando solo 1'Unico che,
nell’incessante diventar altro, permane identico: Dioniso.

43 E. Severino, La morte e la terra, cit., p. 362.

80



parla, Socrate cammina ecc.). Separato da essi; «quindi un altro essente. Affermare
che Socrate seduto (o Socrate in piedi [o altro ancora di Socrate]) ¢ Socrate ¢ quindi
contraddittorio (¢ affermare che A & non A)»*.

E anzi, radicalizzando il tema, diciamo che non solo il “sostrato” ¢ diverso da
ognuno dei termini in cui permane e dalla relazione che ha con ognuno di essi
(Socrate & diverso dall’esser seduto, Socrate € diverso da Socrate seduto), ma anche
- in quanto esito coerentemente nichilistico della tradizione e della nozione
aristotelica di “sostrato” - nel senso che I'unico sostrato legittimo del diventar nulla
e da nulla (Hume, Nietzsche) non puo essere che lo stesso diventar nulla e da nulla.
O tutto diviene fuorché il Divenire. Nient’altro permane: «L’organo pit grossolano
vede molta uguaglianza apparente [...] la volonta di uguaglianza é volonta di
potenza [...] La logica ¢ legata a questa condizione: supporre che si diano casi
identici»®. Si che il “sostrato” medesimo (Divenire escluso) & esso stesso
incessantemente diverso da sé. Onde “Socrate”, «sotto I'impressione dell’infinita
empiria»*, & una finzione, una falsificazione di ci0 che sta avvenendo sotto i nostri
occhi, un «rendere uguale il nuovo»?, «non “conoscere”, ma schematizzare,
imporre al caos tanta regolarita e tante forme, quanto basta per soddisfare il nostro
bisogno pratico»*. «Siamo stati noi a creare la “cosa”, la “cosa identica”, il soggetto,
il predicato, I'azione, I'oggetto, la sostanza, la forma, dopo esserci per lunghissimo
tempo esercitati a rendere uguali, a rendere grossolane e semplici le cose»®.
“Socrate”: un modo grossolano per semplificare la complessita incessantemente
mutevole che ci sfugge; un modo di dominare ’angoscia dinanzi al diventar altro,
riducendolo a i-stanti — ma |”istante” stesso non sta (Bergson). (Chissa se un giorno
a Santippe non sia sfuggito un “non ti riconosco pit, non sei pit tu!”). In guisa che
il “permanente” non permane se non relativamente a un certo orizzonte
ermeneutico-pratico («i fatti non esistono [diventar altro escluso: v. nota 42],
esistono solo interpretazioni»®? e la volonta di potenza € volonta interpretante); in
ogni caso non mai davvero identico (=non piu identico del nulla rispetto all’essere),
ma sempre, al pit, simile. (Ma a quel che praticamente ci basta, regaliamo un plus
immaginario, lenitivo dell’angoscia di vivere: & proprio Io stesso, diciamo).

(Il tema, che mette in discussione le convinzioni pit accreditate, € stato anche da
noi affrontato in relazione alla pittura, in particolare all’impressionismo di C.
Monet, non per caso contemporaneo di Nietzsche: cfr. F. Farotti, Et in Arcadia ego.
L’incantesimo del nichilismo in pittura, Mimesis, Milano-Udine 2015, pp. 126-31).

44 [vi.

45 F. Nietzsche, La volonta di potenza, cit., nn. 511 e 512, pp. 281-2.
46 Ibid., n. 516, p. 284

47 Ibid., n. 499, p. 278

48 Ibid., n. 515, p. 283.

49 Ibid., n. 521, p. 288.

50 Ibid., n. 481, p. 271.

81



NOTA 3: Puo I'eternita “incominciare”? (Sul buono e cattivo “dopo”)

Se il tempo ¢ assunto in verita come misura e ritmo del diventar nulla e da nulla
(uscire dal nulla e entrare nell’essere e uscire dall’essere e ritornare nel nulla) - se
cioé il divenire & cosi inteso come “evidenza innegabile e suprema”, si che & vera la
duplice categoria del “non (&) pit” e del “non (¢) ancora” -, allora non puo
coesistere con l'eterno, assunto anch’esso come altrettanto vero, se non a
condizione di essere esso, cio¢ il Divenire, I'unico eterno (anche se poi cosi si
spalancano nuove aporie, benché meno incoerenti rispetto a quella oltrepassata).
Due verita opposte che si contraddicono a vicenda: aut-aut. Che da sempre tuttavia
I’Occidente intende, in differenti modalita, come con-possibili. Cosi il cristianesimo
vede Dio come la fonte del tempo e del mondo: del divenire. Il che equivale, iuxta
propria principia, al proprio suicidio (“Dio € morto”, come ben colgono Leopardi e
Nietzsche). (Né percio «al divino da 'umano, / all’eterno dal tempo» — Paradiso,
XXXII, 38 - si puo salire, a meno che non s’intenda eterno non altro che lo stesso
tempo assolutamente inteso).

E solo perché privilegia senz’altro I'eterno (=Dio) che Agostino (per il quale,
tuttavia, il divenire/tempo ¢ dimensione non meno vera) pud considerare “sciocca”,
com’é noto, la domanda che chiedesse cosa faceva Dio “prima” di creare il mondo
(cfr. Le confessioni, XI, 13). Giacché dal punto di vista della verita del tempo la
domanda ¢ assolutamente legittima®!. Da quello dell’eternita (di Dio, come tale

51 Legittima, dico, in relazione cioé a cio che si intende come Altro (=Dio) dal tempo, che non sia
Peternita omogenea del Tempo stesso (unico eterno). Infatti, in relazione al tempo assunto come vero
e reale (dunque innegabile, non illusorio, non smentibile), questo Altro viene inevitabilmente prima
(negarlo € negare la verita di cio che pur si ritiene vero), dunque in un pit ampio tempo, che si
conferma l'unico orizzonte (eterno) fuor del quale nulla, inclusivo di tutti i tempi empirici, cioe di
tutti i “prima” e di tutti i “poi”. E solo rispetto a questa riconosciuta intrascendibilitd del tempo, che
la domanda circa cid che viene “prima” & assurda. Giacché, ripetiamo, stante 1’affermata verita del
tempo, segue che o “prima” non c¢’é nulla e allora, coerentemente, ¢ il Tempo 'unico eterno, oppure
si intende sostenere l'esistenza “antecedente” di un eterogeneo Altro (=Dio), da cui il tempo
scaturirebbe, rispetto al quale tempo allora, in quanto riconosciuto come vero e reale, quello verrebbe
inevitabilmente prima (altrimenti se ne smentirebbe I'altrimenti innegabile verita/realta). (Né ci si
puod salvare, sostenendo che tale “prioritd” va intesa con valore logico, in cio smentendo allora la
verita dell’ambito cronologico e saremmo daccapo). Venendo dunque prima, tale fantastico Altro
sarebbe a sua volta nel tempo, onde I'unica eternita possibile, ammesso il tempo come vero e reale,
non puo essere, daccapo, che il Tempo stesso. (Se e poiché c’e divenire non puo esserci che divenire;
se e poiché c¢’é tempo, non pud esserci che tempo: “Dio” ¢ il Tempo. Ed ecco Leopardi, Nietzsche,
Bergson, Gentile — nei quali il nichilismo si fa perfetto). Solo il Tempo (trascendentale, assoluto) puo
(e anzi deve) venir “prima” - logicamente — del tempo (empirico, 'infinita serie dei “prima” e dei
“poi”), senza con cido smentirlo, si anzi confermandone, fondandola, I'insuperabilita; ogni altro
fantasticato “antecedente”, venendo necessariamente prima cronologicamente (stante la non
smentibilita della veritd-tempo), appartiene al tempo e cioé a un pit ampio tempo rispetto alla
frazione di tempo considerata - e infine al Tempo assolutamente inteso.

82



diversa dall’eternita del tempo stesso), invece no; ma allora il tempo non puo esser
vero, riducendosi a illusione. Salvo che poi: 1. L’illusione, sia pur come tale, ¢ ben
vera e reale e cosi il “tempo” che le appartiene: si che il declassamento in parole
non sa tuttavia, come accade a Parmenide, “dove” collocare il declassato; 2. Se dal
punto di vista dell’eternita divina il tempo ¢ apparenza, dal punto di vista del tempo
¢ apparenza l'eterno (Dio): al pil, come momento dialettico negativo, trova il
proprio inveramento e coerenza nell’eternita del Tempo medesimo.

I teologi M. Bordoni e N. Ciola (Gesu nostra speranza. Saggio di escatologia in
prospettiva trinitaria, EDB, Bologna 2008, p. 239) sostengono, ad esempio, che,
come il mondo non ¢ creato nel tempo, ma col tempo (Agostino), cosi «esso non
finira nel tempo, per cosi dire, in un giorno X del calendario, ma insieme al tempo
terrestre». Diciamo daccapo: se il tempo ha (¢) verita — e per il cristianesimo e i
suoi teologi ce I'’ha eccome! (come per l'intera storia della cultura umana: la fisica,
che lo nega, ne bisogna per organizzare le strutture logiche che lo negano) —, allora
se “qualcosa”, sia pur Dio, “precede” (in questi casi si dice: “logicamente”, ma cosi
si sta privilegiando arbitrariamente I’eterno) il tempo, allora ¢ necessita che sia
prima (ché altrimenti il tempo non é affatto vero, giacché quello che é in relazione
al vero non puo costituirne la negazione: cfr. nota 51) e se qualcos’altro ne “segue”
— e Pescatologia cristiana € senza eccezioni concorde sulla verita del non ancora
della fine del mondo, del Giudizio finale e della parusia di Cristo (si che
beatitudine/dannazione sono condizioni che attualmente attendono di essere e in
atto sono appunto ancora nulla!) -, allora é necessita che ci0 avvenga dopo.
“Prima” e “dopo” cronologici allora (cfr. daccapo nota 51). Ché altrimenti tutto
sarebbe gia da sempre accaduto, inclusa la mia salvezza e dannazione (intese per
altro, soprattutto in sede cattolica, come anche dovute alla mia libera volonta, che
se da un lato si dispiega nel tempo, dall’altro, gia da sempre accaduta, nulla ha a
che vedere col tempo e dunque con “me”).

E dunque: 1. O c¢’¢ solo Dio e il mondo non ¢ che illusione (parmenidismo o
acosmismo anticristiano), salvo perd, si diceva, che, sia pur come illusione, il
mondo & reale e percio reale (anche l'illusione fa parte della “realta” totale) e vero
anche il tempo che appartiene al suo dispiego (che allora non si sa come intendere
e collocare); 2. Oppure ¢’¢ anche il mondo (tempo) e anzi solo il mondo, giacché se
questo, con evidenza c’¢, allora Dio non pud esistere (altra conclusione
anticristiana); 3. Oppure ancora — considerando 1 e 2 come gli estremi contrari, i
cui medi sono le forme sempre pit “blande” in cui si concepisce “Dio”™: dal
trascendentismo all’'immanentismo...?, unificati dal medesimo genere in cui

52 Dinotevole interesse, ci pare, rilevare che Hegel (il pit grande della tradizione), a suo modo, ripete
e ribadisce lo stesso errore cristiano, il suo “Dio” - I'Idea — non potendo realizzarsi come eterna verita,
facendosi concretamente Spirito assoluto, senza il tempo storico. Si che, se ufficialmente il mondo
(tempo, natura individualita che ¢ inessenzialita e accidentalitd) dipende da “Dio”, sottobanco “Dio”
(Dessenziale) non & davvero tale (cioé, eterna veritd) senza il mondo. Vale a dire che, per esistere,
l'eterno bisogna del tempo, 'essenziale dell’inessenziale, il sostanziale, dell’accidentale. Un autentico

83



consiste la Follia - si riconosce I'innegabilita del destino, in cui, finalmente “tempo”
ed ‘eternita” cessano di essere nemici essendo in verita lo stesso (giacché il primo
nomina il ritmo dell’apparire e scomparire dell’eterno Tutto).

Joseph Ratzinger, futuro Benedetto X VI, consapevole dell’aporia, si domanda: «E
logicamente possibile collocare 'uomo, il quale ha vissuto il periodo determinante
della sua esistenza nel tempo, nella struttura della pura atemporalita? Puo,
pertanto, un’eternita che ha inizio essere eternita? Non ¢, qualcosa che ha un inizio,
necessariamente non eterno, temporale? Ma come negare che la resurrezione
dell’'uomo ha un inizio, cioé che avviene dopo [=il tempo € vero] la sua morte? Se
lo negassimo [=¢ vero leterno, il senza tempo], la logica [= il principio di
identita/non contraddizione] ci costringerebbe a concepire I'uvomo come gia risorto
[corsivo ns.] nell’ambito dell’eternita che non ha inizio...»3.

Diciamo (tornando su argomentazioni gia espresse)’*: aporia insolubile sinché
non ci si avvede, come chiarito sopra, che tempo ed eterno (nichilisticamente
concepiti: 'uno come ritmo del diventar nulla, I'altro come signore del diventar
nulla) si elidono necessariamente a vicenda. Sostenere la loro coesistenza importa
gettare a mare proprio quella “logica” che Ratzinger - che non vuole abbandonarsi
a un mero credo quia absurdum — intende invece valorizzare. Impossibile (iuxta
propria principia, senza ancora scomodare il destino) concepire «l’eternita come
origine del tempo e suo fine»>. Ha scritto E. Severino: «Producendo o creando il
mondo - cioe¢ il divenire - il Dio eterno fa esistere 'impossibile (cio¢ il nulla reso
essere, 'entificazione del nulla [del passato e del futuro], e cio significa che questo
far esistere € impossibile. L’eterno non puo essere produttore o creatore del
divenire».

Ratzinger scrive ancora che il motivo (logico!) per escludere che la resurrezione
avvenga al momento stesso della morte individuale consiste in cid: «un’eternita
che ha inizio non é eternita; di conseguenza chi € vissuto e chi muore in un
determinato tempo non pud semplicemente passare dalla costituzione “tempo” alla

Diallelo cui ogni forma di immanentismo non pud sfuggire (né la salute metafisica del
trascendentismo & migliore, anzi meno coerente, stante che a quello si passa di necessita proprio per
uscire dalle contraddizioni di questo).

53 J. Ratzinger, Escatologia, morte e vita eterna, Cittadella, Assisi, 1979, p. 124. Dal canto suo S.
Quinzio non considera l'aporia e, lapidario, scrive: «Credo nel giudizio che fara Gesu Cristo»
(Religione e futuro, Adelphi, Milano 2001, p. 76; «Ma perché Dio non libera oggi, perché non ha
liberato ieri, perché libera soltanto domani?» (ibid., p. 95). Ci passa sopra anche G. Ravasi: «[’ultimo
atto della storia [...] inaugura l'eternita [che cosi incomincerebbe]»; «[in Ap 20] tempo e spazio
cessano di esistere e si entra nell’eterno e nell’infinito [che verrebbero dopo, dunque entro un piu
ampio Tempo]» (Apocalisse, Piemme, Casale Monferrato 1999, pp. 196 e 197).

54 Cfr. F. Farotti, Gustare il destino nel cristianesimo, cit., cap. V, § 4.

55 K. Barth, L’epistola ai Romani, trad. it. a cura di G. Miegge, Feltrinelli, Milano 1974, p. 397.

56 E. Severino, Il tramonto della politica, Considerazioni sul futuro del mondo, Rizzoli, Milano 2017,
p- 271.

84



costituzione “eternita”, all’atemporalita»®’. Giusto, ma che dire allora, pil in
generale, dell’Apocalisse? E del Giudizio universale e della resurrezione di tutti i
morti? Non sono forse eventi (gia si diceva sopra) che, nella fede cristiana,
irrompono dopo la storia del mondo? Come negarlo? Impossibile. Si tratta dello
“stesso” diallelo in cui, immanentisticamente, incorre Hegel (v. nota 52).
L’eternita di Dio - volendo tener fermo anzitutto il Dio cristiano — non “avvolge”
il tempo (in quanto ritmo del diventar nulla), ma lo annulla originariamente.
Inevitabile — a meno che, volendo tener fermo il tempo, non si sia costretti a
sostenere 'opposto. Ma se si tien fermo Dio, allora io sono gia da sempre risorto
(salvo o dannato). Anzi, no! “Risorto”, no. Giacché la “resurrezione”, implicando
necessariamente il diventar nulla (dell'uomo vecchio), implica il tempo come vero
e reale ritmo di creazione e annientamento, cioé il concetto errato di “tempo”. E
saremmo daccapo. Dunque gia da sempre tutto intero salvo in Dio. Ma non siamo
cosi approdati, in qualche modo, al destino? Non per caso Ratzinger, lungimirante,
si riferisce a tre formidabili passi paolini in cui il presentimento appare fortissimo.
Ma intanto e prima di considerarli, ci pare qui opportuno riportare, di E.
Severino, la pag. 169 di Storia, Gioia (op. cit.), in cui, alla luce dell’evidente divenire
non gia come incominciare ad essere, ma ad apparire da parte di cio che
eternamente appartiene all’apparire della totalita infinita degli eterni (=di “Dio”, se
si vuole, ma con infinite cautele!), in merito alla sopportazione del dolore
universale (="venerdi santo”), si rileva che si tratta di «un eterno che da sempre e
eternamente appartiene alla totalita degli essenti che appare nell’apparire infinito,
e che quindi nel “venerdi santo” non incomincia a essere, ma in ogni cerchio
incomincia ad apparire. Gia da sempre, nel proprio inconscio (ossia nell’apparire
infinito) ogni Io del destino patisce tale dolore e gia ora le tracce di questo
patimento sono presenti in ognuno degli essenti di ogni cerchio». Analogamente,
la pag. 159 de Il mio ricordo degli eterni (op. cit.): «lo, come apparire del destino,
ero gia da sempre dispiegato quando io, come esser “uomo”, sono sopraggiunto».
Ratzinger intende rispettare «la logica»®? Ebbene, rispetti allora il destino! Che
pure oscuramente intuisce quando scrive (implicitamente tenendo del tutto in non
cale I'Inferno, esplicitamente riconosciuto dal Catechismo della Chiesa Cattolica:
Parte II, Art, 12, § IV): «gli uomini formano un unico organismo e quindi il destino
del tutto ¢ il destino personale di ogni singolo. Benché nella morte, col concludersi
della sua attivita terrena, la vita dell'uvomo sia decisa in quanto egli viene ora
giudicato e si compie il suo destino, tuttavia il suo posto definitivo potra essergli
assegnato allorquando tutto l'organismo sara perfezionato e l'intera storia sara

57 J. Ratzinger, Escatologia..., cit., p. 191. L’impossibilita della resurrezione del corpo al momento della
morte individuale — dunque «tante resurrezioni individuali di ognuno al momento della morte»
negata anche da K. Barth (La resurrezione dei morti, cit., p. 251) —, ci pare possa cristianamente essere
esclusa soprattutto per evitare I'assurdo di un simultaneo dualismo fra il corpo (di una medesima
persona) glorioso in cielo e in corruzione nella tomba (visto che si richiede che sia lo stesso corpo).
58 Op. cit., p. 190.

85



vissuta e sofferta sino in fondo»>?: grande presagio! Seguita Ratzinger: «Abramo
sta tuttora aspettando di ottenere la perfezione. Stanno aspettando pure Isacco e
Giacobbe e tutti i Profeti, attendono noi per ottenere insieme con noi la perfetta
beatitudine»®®. Un altro formidabile presentimento del destino, se si pensa
all”’attesa oggettiva” — della durata di un “istante” -, da parte dei “morti”,
dell'irruzione del primo infinito apparire del Tutto infinito, secondo la
testimonianza del destino.

Ed ecco i passi paolini riferiti da Ratzinger, da porre in connessione con il “gia
da sempre” del destino (abissalmente difforme dalla “stessa” categoria usata dal
nichilismo, ad esempio da Heidegger), da mettere cio¢ in sorprendente “vicinanza”
con quanto detto: si tratta della risposta (del tutto implicita e carica di
contraddizioni) alle aporie citate, tutte fondate sulla fantastica coesistenza di
eternita e tempo, intesi entrambi veri.

Alla luce del destino cioe, 2Cor 5, 1 — «Sappiamo infatti che quando si smontera
la tenda di questa abitazione terrena, riceveremo una dimora da Dio, abitazione
eterna nei cieli, non costruita da mani di uomo» — non semplicemente «potrebbe»,
come scrive Ratzinger®!, ma necessariamente deve «indurci a trarre la conclusione
che, secondo Paolo, il nostro corpo futuro sia gia [corsivo ns.] preparato, che, per
cosi dire, nel Corpo di Cristo sia gia [idem] approntato il nostro corpo di
resurrezione»®?. Un pensiero profondo che, giustamente, secondo Ratzinger
sembra trovar conferma in Ef 2, 6, «dove la resurrezione e 1’ascesa al cielo del
cristiano sono descritte come gia avvenute»®, e noi, scrive Paolo, siamo gia
«resuscitati e insediati nella sommita dei cieli in Gesu Cristo». E cosi prosegue,
mostrando che anche Col 3, 1-3 indica la stessa direzione: «Se dunque siete risorti
col Cristo, cercate le cose di lassu dove ¢ il Cristo, assiso alla destra di Dio; pensate
alle cose di lassu, non a quelle della terra: voi infatti siete morti e la vostra vita ¢
nascosta con Cristo in Dio». Scrive Ratzinger: «qui I’esortazione rivolta ai fedeli a
cercare le cose di lassu ¢ motivata con I'affermazione che ormai la loro vera vita ¢
nascosta con Cristo in Dio, per cui in realta essi sono gia morti per questa vita
terrena, che per loro € gia passata. La loro vera vita ¢é al di fuori di loro, per cui il
cristiano vive “ex-centrico”, sapendo di vivere la sua vera vita fuori di sé stesso»®*.

In cio, diciamo, perdendo senz’altro di vista — sempre per l'intersezione malata
del nichilistico tempo-divenire e percio del nostro agire nel mondo - che, se e

59 Ibid., p. 200.

60 Ibid., p. 195.

61 Ibid., p. 179.

62 Ivi. Che puo allora essere questo stesso nostro, solo se questo non diventa (inevitabilmente nel
tempo) quello (che & eterno), ma in quanto, entrambi eterni (in tutte le loro fasi dolorose e gioiose),
sopraggiungono in successione nell’apparire finito (ove il “sostrato” — quel che io sono in verita —
non é separato dalle sue varie individuazioni, ma, identico a sé, da queste si distingue).

63 Ivi.

64 Ibid., p. 180.

86



poiché la nostra vita & gia da sempre compiuta in Dio (non certo come “progetto”
che attenda la realizzazione nel tempo, bensi tout court), allora 'apparire attuale
non riguarda il compierla - il nostro fare: far diventar altro® —, ma I’apparire dei
tratti eterni di essa. Con buona pace all’esortazione alla virtu e al suo inevitabile
compagno, il “libero arbitrio”, che tanto spazio hanno anche in san Paolo (il che
non significa certamente dar via libera — che sarebbe I'errore uguale e contrario -
allimmoralita). (Ma anche il primo aspetto, certo speculativamente pit arduo, &
spesso potentemente adombrato da Paolo: fra le tante possibili citazioni, ad
esempio in 2Tm 1, 9-10, in cui, squalificando senz’altro I”’operare” — dunque “virtd”
e “libera volonta” —, 'Apostolo scrive un passo, tanto piu profondo, quanto piu
cristianamente, soprattutto oggi, del tutto ignorato: «E lui [Dio] che ci ha salvati e
ci ha chiamati con una vocazione santa, non in virtu delle nostre opere, ma secondo
il suo disegno e la sua grazia, che ci fu data in Cristo prima dei tempi eterni [7p0
XpOvov alwviwv], ma che ¢ stata manifestata ora mediante 'apparizione del
Salvatore nostro Gesu Cristo, che ha distrutto la morte...»).

Dal canto suo Ratzinger si rammarica invece che i testi paolini non siano
«sufficientemente univoci per poterne trarre affermazioni suppletive»®. Ma: 1.
Anzitutto si tratta comunque di affermazioni di fede, cui appartiene
intrinsecamente il dubbio: il No, come retroscena inevitabile per ogni SI (la “verita”
del cristianesimo ¢ I’agnosticismo - e dell’agnosticismo, ’ateismo filosofico, non
un contrario atto di fede: Leopardi, Nietzsche); 2. Senza il destino, in cui ¢ rimossa
e oltrepassata l'alienazione del (far) diventar altro, i testi restano dunque campati
in aria e anzi erratinel loro contraddire la loro stessa base ontologica greca; mentre,
gustati nel (=alla luce del) destino, essi appaiono veri; e san Paolo, anziché il
“disangelista” duramente criticato da Nietzsche, colui che invece - entro la fede e
su fondamenti nichilistico-greci (in questo senso, muovendosi nella tenebra) —
organizza e struttura il grande contenuto cristiano ai piu alti livelli possibili di
inconsapevole coerenza rispetto al destino — e percio, correlativamente, di
incoerenza profonda rispetto alle premesse ontologiche presupposte.

Scrive S. Quinzio: «Ci sara, nel futuro, la resurrezione dei morti, e i morti
resusciteranno nella loro vera carne umana nella quale sono vissuti per tornare a
vivere, senza fine, una vita perfettamente umana sotto nuovi cieli e sopra una
nuova terra dove abitera la giustizia (cfr. 2Pt 3, 13), in una creazione anch’essa
redenta e liberata dalla corruzione (Rm 8, 19). Il Signore ci assista e ci dia la forza
di crederlo» (ML, 51). E poche righe dopo: «La fede ¢ un’illusione? Nulla puo
garantire che non lo sia, se non il bisogno di credere che sperimentiamo in noi [che
certo garanzia non ¢]. Ma coloro che non credono hanno qualche garanzia

65 Gesu per primo intende le buone opere come cio che é fatto nella luce della verita e ciog,
considerando anzitutto il proprio esser nel mondo, «finché é giorno» (Gv 9, 4). Come a dire, che, nella
“luce del giorno”, il fare, dunque il far diventar altro (la Notte, nella veritd del destino), &
autenticamente tale (buono o cattivo che sia).

66 Op. cit., p. 180.

87



migliore? Possono forse mostrarci qualcosa che possa non essere un’illusione?»
(1vi)®7.

Il testo da cui citiamo ¢ stato redatto nel 1994. Da oltre 35 anni era in
circolazione, discusso dai piu valenti pensatori (anche e soprattutto cattolici: su
tutti, G. Bontadini), il pensiero di Emanuele Severino (“la testimonianza del
destino”), eresia piti potente mai apparsa, come ’ha definita il celebre tomista C.
Fabro. In particolare, era apparsa nel 1958 La struttura originaria; nel 1972 — anno
della compiuta svolta —, Essenza del nichilismo (seconda edizione ampliata nel
1982); nel 1978, Gli abitatori del tempo (Armando, Roma); nel 1979, Téchne. Le
radici della violenza (Rusconi, Milano); sempre nel 1979, Legge e caso (Adelphi,
Milano); nel 1980, il poderoso Destino della necessita. Ci chiediamo allora come sia
stato possibile che un pensatore di vaglia e di esemplare serieta, finezza e onesta
intellettuale come Sergio Quinzio, cosi attento alla dimensione lato sensu cristiana,
abbia potuto ignorare questa formidabile montagna®® che andava via via
mostrandosi (conoscendo anche solo in parte la quale, mai si potrebbe scivolare in
ingenuita colossali del tipo: «vivere e morire sono fatti pit veri di qualunque
costruzione intellettuale»: MI, 97). Perché in essa, diciamo con forza, € contenuta
la risposta a tutte le sue (e certo non solo sue) domande di senso ultimo, di destino
e di escatologia (e la soluzione delle contraddizioni e aporie che la prospettiva
cristiana si porta in seno)®”.

67 «Il fatto che la fede sia divenuta incredibile per 'uvomo d’oggi non prova di per sé nulla, né pro né
contro di essa», scrive Quinzio (ML, 97). Certo, diciamo, se si guarda solo al “fatto”, lasciando senz’altro
in ombra le cogenti ragioni che, immanenti alla fede cristiana stessa, la conducono di necessita
all’ateismo, allora & vero. (Salvo che é lo stesso Quinzio, citando un passo di Kierkegaard, a
sottoscrivere con lui che «“la perfezione non esiste nel piu perfetto, ma nell’infinitamente
imperfetto”» (ivi, 93), ove, per chi ha orecchie e al di la delle intenzioni, si sta dicendo che perfetto e
dunque assoluto ¢é il diventar nulla e da nulla, non Dio — e che posto quello & posto di necessita
I'Intero. Analogo lesito, se — sull’evidenza del male, che é dire infine del diventar nulla - si toglie a
Dio il tratto tradizionale, considerato contraddittorio, dell””’onnipotenza”, lasciandogli quello della
pieta: Quinzio ritiene che solo cosi ci si fa «davvero adoratori della croce»: La fede sepolta, Adelphi,
Milano 1978, p. 76; non vedendo che in re si & invece inconsapevoli adoratori, al pit, non di Dio, ma
di un “superuomo” e, infine, del divenire, del mondo: del nulla. Lo stesso, quando afferma che «Dio
soffre [...] € un vivente e non un’essenza impassibile»: ibid., p. 67). (Il che non significa certo che
I'infinito Apparire del tutto sia una mega essenza impietrata — essendo I’eterno Regno della Gioia e
dello stesso dolore, sia pur consistente non piu che in un “punto” rispetto a quella).

68 Esclusa forse una vaghissima allusione al «tutto immobile ed eterno» (MI, 98), buttato li, come una
tesi fra le altre, del tutto avulsa dalla sua formidabile fondazione, e cosi malamente, e percio
agevolmente, giudicata come un’inconsistente bizzarria. Un passo davvero scadente e dilettantesco,
che, isolato, sorprendentemente penalizza il valore di un testo — come sempre sono i libri di Quinzio
- di alto profilo.

69 Nello scritto da cui stiamo citando (e in tanti altri suoi lavori), Quinzio tende a “deprecare” (sempre
in grande stile e, al solito, mostrando una grande cultura biblica e non solo) il collasso cui & andato
incontro nei secoli (particolarmente nella “modernita”) il cristianesimo, giungendo a lamentarsi che,
nel Catechismo della Chiesa Cattolica del 1992, pur confermata, «la verita della resurrezione» —
assolutamente prioritaria per il cristianesimo delle origini sino al basso Medioevo — «é dichiarata

88



Chiudiamo allora con il passo severiniano forse piu esplicito e chiarificatore
circa il carattere autenticamente “futuro” della vera parusia (da La Gloria, cit. p.
155), nel quale non ¢’¢ piu spazio per la follia dell’interscambiabilita di ruolo fra
essere e non essere, cui invece il cristianesimo, vivendo, fatalmente soggiace (e per
cui, legittimamente, muore):

La Gloria non é una beatitudine futura che ancora attenda di essere: il dispiegamento
infinito della terra é gia, eternamente [corsivo ns.]; e tuttavia € destinato a inoltrarsi nel
cerchio dell’apparire del destino (e nella costellazione infinita dei cerchi) lungo un percorso

troppo timidamente, e soprattutto non € pilt mantenuta al centro del messaggio cristiano» (MI, 30).
Nonostante le sue imponenti conoscenze, Quinzio non mostra tuttavia consapevolezza della
necessita, interna al nichilismo, entro cui si costituisce la “storia della veritad”: a partire dai Greci, in
cui il diventar nulla, fatalmente assunto come “evidenza suprema”, & bensi inscritto nell’Ordinamento
eterno e divino da giganti come Platone, Aristotele e Plotino (cui il Medioevo cristiano guardera come
a dei maestri), salvo che tale inscrizione é contraddittoria, destinando percio il divenire a un esito
progressivamente liberante (& il tratto saliente della “modernita”). (Potremmo dire in sintesi che
Quinzio non mostra consapevolezza delle ragioni di Dioniso!). In questo senso si sbaglia se si crede
che «la fede cristiana [fides quae] non pud conoscere alcun progresso storico» (ML, 32), giacché la
“parola” in cui consiste la Buona Novella, non pud non essere interpretata — a partire dalla traduzione
stessa dall’aramaico e dal greco. Il suo stesso eventuale volerla prendere “alla lettera” &
un’interpretazione: il senso sfugge, le ambiguita si sovrappongono, i dubbi premono... Cosa intendeva
dire Gesu Cristo quando parla in quel certo modo? Chi é poi Gesu Cristo? Solo un uomo o un
uomo/Dio? Quinzio non vede che 'inevitabile interpretare si basa via via su precomprensioni storiche
(essenzialmente instabili, in quanto partecipi del progressivo e irresistibile declino delle pretese di
verita definitive a fronte dell’indiscusso diventar nulla), che I'interprete assume preliminarmente e
inconsapevolmente come paradigma di verita. Gia, ma quid est veritas? Essa, che ha una “storia”,
coincidente con la “storia dell’ontologia”. Questo significa che solo se assunto in astratto
(nell’illusione di considerarlo a sé stante) il contenuto della fede cristiana non cambia. Cosi allora la
storia non ce ’avrebbe il platonismo e ogni altra filosofia in quanto intesa come verita definitiva. Lo
stesso “dogma” non pud sottrarsi al procedere della riflessione e della coerentizzazione ontologica,
salvo separarsi e isolarsi dal mondo come un “immutabile” ramo secco, dichiarandosi arbitrariamente
indiscutibile. Per fede, si dice. Ma la fede implica strutturalmente il dubbio, e siamo daccapo. Alla fine
— che & dire sin da principio - & ”evidenza” del diventar nulla e da nulla (implicitamente, ma
chiaramente presupposto dallo stesso Gesu) che spinge irresistibilmente, travolgendo fedi, dogmi e
convinzioni varie, verso il proprio ultimo rigore: la “perfezione” del nichilismo. Diciamo ciog,
soprattutto, che Quinzio (che in MI nomina il “nulla” solo una volta: a p. 42) non si rende conto che
il deprecato “allontanamento” dalle origini & stato invece ed & tuttora approfondimento e
rigorizzazione della convinzione di fondo che, con il mondo ebraico, Gesu mostra di possedere (si
pensi al valore per lui del fare: le buone opere). Dunque, un progressivo internarsi, non un esternarsi
e un perdersi rispetto all’autentico punto di partenza. Siamo allora si contemporanei, poniamo,
dell’apostolo Paolo e dell’evangelista Giovanni, ma nel senso che la loro coerenza é Leopardi! Ne
siamo contemporanei nella misura in cui non pensiamo semplicemente “altro”, avendo allora
“disperso” il vero senso della “parola”, ma in quanto, volenti/nolenti, siamo l’esplicitazione del suo
non-detto destinale. (anziché “lo stesso” biascicato da automi). In tal senso, autenticamente, non
meccanicamente contemporanei. Non lontani dal nucleo, ma al centro di esso. Vedere in questo nostro
essere al centro (=la civilta della tecnica — che pure € ancora ben lungi dal sapere le cogenti ragioni
della propria “centralitd”!) una perdita, significa non capirne 'identita essenzialmente greca. Dunque,
non capirne il carattere “destinale”.

89



che non é mai compiuto. Essere la Gloria significa, per ogni cerchio dell’apparire, essere
questo disvelamento infinito del dispiegamento eterno della terra — che peraltro appare gia
eternamente nell’apparire infinito del Tutto, si che in quel disvelamento non incomincia ad
essere nemmeno ’apparire del dispiegamento infinito.

Il che significa che il destino non mette in discussione I’ escatologico “dopo”, ma
la sua presunta purezza (“verita”, “autenticita”), nella misura in cui sia affermato,
come da sempre accade (e non solo in sede cristiana: si pensi a Hegel, Marx e
Comte, in chiave immanentista), in relazione all’alienata unita di essere e nulla e
dunque come cid che ancora non é, pur essendo, assurdamente, lo spalancamento
della stessa “eternitd”. Come cid che si fara (sempre al futuro: dalla Genesi
all’ Apocalisse’® come in tutti i piti grandi teologi o mistici)’!, ma ancora non é fatto,
dunque come cio che, venendo dal proprio nulla (di attuale concretezza), non puo
essere anticipato come quello che si crede/vuole che sia: nulla di divino puo
scaturire infatti dal (proprio) nulla, bensi solo, posto il diventar altro, nelle sue
infinite specificita, non altri che Dioniso, essendo esclusivamente esso, in quanto
tale, I'eterno (anche Dioniso in fondo € pur un “Dio”).

70 Si consideri l'insistenza rispetto a un futuro manifestamente da realizzarsi, in questo passo
evangelico: «Molte cose ho ancora da dirvi [cosi Gesu, nell'imminenza della fine, rivolto ai suoi
discepoli], ma per il momento non siete capaci di portarne il peso. Quando pero verra lo spirito di
verita, egli vi guidera alla verita tutta intera, perché non parlera da sé, ma dira tutto cio che avra udito
e vi annunziera le cose future. Egli mi glorifichera, perché prendera del mio e ve annunziera» (Gv
16, 13-14). Analogamente, tanto per fare un altro esempio, per il formidabile e oscuro vaticinio paolino
(di cui stiamo per dire nel prossimo paragrafo), presente in 2Ts 2, 7, in cui I’Apostolo «compendia
profeticamente il senso di tutto il tempo che trascorrera dalle origini apostoliche fino al ritorno di
Cristo» (Quinzio, ML, 54). E, in ultimo: «le cose che debbono accadere fra breve» (Ap 1, 1), di cui &
data visione a Giovanni (o a chi per lui, nell’ultimo libro della Bibbia), non sono certo intese come la
manifestazione di cio che é gia da sempre accaduto, ma come cio6 che sta per accadere e che dunque,
simpliciter, essendo ancor nulla nella concreta attualita propria, accadra.

71 «La riposeremo e vedremo, vedremo e ameremo, ameremo e loderemo. Questo sara alla fine e non
avra fine! Quale altro é il nostro fine, se non arrivare al regno che non ha fine?» (Agostino, La citta
di Dio, cit., XXII, 30, p. 1193). Ove il futuro in questione non é tale solo ed esclusivamente rispetto a
un certo momento del mondo, essendo in assoluto a sua volta presente ed esistente (gia da sempre).
Assolutamente parlando, tale condizione di beatitudine, quando Agostino ne scrive (e sino alla fine
dei tempi), & ancora nulla e il “cammino” di cui egli parla non si costituisce come disvelamento
successivo di un’eternita gia da sempre compiuta, ma come un processo in cui gli eventi vengono via
via prodotti, fatti esistere (dall'uomo, da Dio o dalla loro collaborazione). E cosi che la presunta
“purezza” dell’escatologico “dopo” si spezza in due tronconi incomunicanti (il “prima” temporale e
I’assurdo “dopo” eterno) ed escludentisi a vicenda (ove perd uno & riconosciuto come indiscutibile
perché “evidente”, mentre l'altro, invisibile, appare ben piu problematico: data dunque la netta
disparita gnoseologica, I’esito non pud che essere univoco — e, daccapo, in Zarathustra, Giovanni
Battista trova la coerenza ultima del proprio annunzio di verita).

90



3. MYSTERIUM INIQUITATIS E “FINE DEL MONDO”: IN PAOLO
(NELLA BIBBIA) E NEL DESTINO

In 2Ts 2, 1-12, Paolo profetizza una gran questione, il cui enigma ¢ stato
variamente discusso nei secoli (di contro, la Chiesa cattolica attuale fa come se
nemmeno ci fosse): il mysterium iniquitatis (nvotrprov tg &vopiag, che & «gia in
atto», dice Paolo: 1|8¢ évepyeirau ibid., 2, 7), la cui parusia - «la parusia dell’iniquo
avviene per opera di Satana con ogni genere di potenza, con miracoli e prodigi di
menzognax: ibid. 2, 9 — ¢ preannunciata come il penultimo, tremendo atto della
storia del mondo, coincidente e insieme infinitamente oltrepassato dall’Ultimo,
consistente nella sua stessa definitiva sconfitta: «il Signore Gesu [lo] distruggera
con il soffio della sua bocca e [lo] annientera con la manifestazione della sua
parusia» (ibid., 2, 8). Cio che accadra, predice Paolo, una volta che I'oscura figura
del katéchon (td xatéyov, 6 katéyov: rispettivamente: “qualcosa” o “qualcuno™
ibid., 2, 6-7), in quanto “potere o forza frenante” rispetto al dilagare dell’Avversario
(Satana, I’Anticristo) e che dunque ne trattiene nei millenni la potenza,
bruscamente (e daccapo enigmaticamente) «sia tolto di mezzo» (ibid., 2, 7)"2.

Con la sua potente profezia (che qui non citiamo estesamente, ma che va letta
per intero a integrazione anziché, come talvolta si crede, in opposizione a 17Ts: cfr.
Nota a seguire), Paolo si pone indiscutibilmente al centro di una visione
apocalittico-escatologica della storia, in cui, com’é chiaro, il Negativo & visto come
progressivamente dilagante, sino alla sua “destinata” manifestazione piu piena e
trionfale: «senza il trionfo finale dell’anticristo non c’¢ neppure il trionfo finale di
Cristo: la parusia dell’anticristo si erge di fronte a quella del Signore, ne é la causa
scatenante (cfr. 2Ts 2, 8-9)», scrive, in linea con I’Apostolo, Sergio Quinzio (ML, 71).
(«Ma la Chiesa, nei suoi atti istituzionali — aggiunge — ha quasi del tutto lasciato
cadere al di fuori del “depositum” della fede (2TM 1, 14) ’annuncio dell’incombente
e avanzante mistero dell’iniquita, tacendone o sottacendone la portata»: MI, 65)7.

Il formidabile tema conosce tuttavia importanti anticipazioni non solo nei
Vangeli, ma anche nel Vecchio Testamento. Infatti, come in Paolo «l’'uomo
dell’iniquita, il figlio della perdizione [nel linguaggio di Giovanni: I’Anticristo]”

72 Alcuni anni fa, M. Cacciari ha dedicato un testo — II potere che frena, Adelphi, Milano 2013 —
all’enigma del katéchon paolino (opponentesi alla contrapposta forza di dispiego dell'Iniquo),
inclusivo di una raccolta antologica, in Appendice, di pensatori che nei secoli hanno tentato di
decifrarne la problematica identita.

73 Nell’ultima pagina del libro (MI, 112), Quinzio rinnova l'accusa: «La Chiesa di queste cose [si
riferisce alla profezia di Malachia] — come della resurrezione dei morti e del mistero dell’iniquita —
non parla da secoli; sebbene non abbia negato nulla, ha ibernato verita che erano essenziali, per non
affrontare difficolta e contraddizioni al cospetto del mondo».

74 «... lanticristo (avtixpiotog) deve venire ed ora molti anticristi sono gia sopraggiunti [...] E chi &
il mentitore che nega che Gesu ¢é Cristo? Questi é I'anticristo...» (1Gv 2, 18-19).

91



(€] colui che si oppone e si innalza su tutto cio che € chiamato Dio o che ¢ oggetto
di culto, fino a sedersi egli stesso nel tempio di Dio, dichiarando sé stesso Dio» (2Ts
2, 3-4), cosi in Dn 11, 36-37, si profetizza che lo spirito d’iniquita «si elevera al di
sopra di ogni dio e contro il Dio degli dei [...] si innalzera al di sopra di tutto...»; in
Ez 28, 1, ¢ preannunciato che esso si esaltera «fino a dire: sono un dio» e gia in Is
esso si presenta come colui che dice: «saliro in cielo, al di sopra delle stelle di Dio
erigero il mio trono».

Profezie che, per I'intima connessione fra il grandioso, ma temporaneo, trionfo
dell’Avversario e la definitiva parusia di Cristo, con la quale il “mondo” ¢ ricreato
secondo «cieli nuovi e una nuova terra, nei quali soggiorni la giustizia» (2Pt 3, 13),
prefigurano I’Apocalisse di san Giovanni — o di chi per lui - («Poi vidi un cielo
nuovo e una terra nuova. Infatti il cielo e la terra di prima erano scomparsi; neppure
il mare c’era piu. E vidi la Citta santa, la nuova Gerusalemme, discesa dal cielo...»:
Ap 21, 1-2); “visioni” delle quali troviamo di nuovo anticipazioni nel Vecchio
Testamento: «Poiché ecco, io creo cieli nuovi e nuova terra. Il passato non sara piu
ricordato e non verra piu alla mente. Perché vi sara perpetua gioia ed esultazione
per quello che creo, giacché ecco, io faccio di Gerusalemme una gioia e del suo
popolo un’allegrezza [...] non si udra piu in essa voce di pianto [...] non vi sara piu
in essa un bimbo che viva pochi giorni [...] il lupo e 'agnello pascoleranno insieme
[...] Non si faranno male, né si danneggeranno su tutto il mio santo monte, dice il
Signore» (Is 65, 17-25).

In forma anche piu esplicita ’Apocalisse ¢ gia annunziata nei Vangeli. Anzitutto
in Matteo (cap. 24), in cui € Gesu stesso a predire che «molti verranno nel mio
nome, dicendo: Io sono il Cristo, e trarranno molti in inganno. Sentirete poi parlare
di guerre [...] Guardate di non allarmarvi; é necessario [chi dice che il cristianesimo
non ¢ la religione della “necessita”?] che tutto questo avvenga, ma non ¢ ancora la
fine [...] € solo I'inizio dei dolori». Un altro passo in cui gia si parla dell’irresistibile
diffondersi dello spirito del male: «Sorgeranno molti falsi profeti e inganneranno
molti; per il dilagare dell’iniquita, ’amore di molti si raffreddera [...] Frattanto
questo vangelo del regno sara annunziato in tutto il mondo, perché ne sia resa
testimonianza a tutte le genti; e allora verra la fine». Martellante e ribadito il
sopraggiungere di “falsi cristi”: «Allora se qualcuno vi dira: Ecco, il Cristo & qui, o:
E 13, non ci credete. Sorgeranno infatti falsi cristi e falsi profeti e faranno grandi
portenti e miracoli». Di contro: «Come la folgore viene da oriente e brilla fino a
occidente, cosi sara la venuta del Figlio dell’'uvomo [...] Subito dopo la tribolazione
di quei giorni, il sole si oscurera, la luna non dara pit la sua luce, gli astri cadranno
dal cielo [...] Allora [...] vedranno il Figlio dell'uomo venire [...] con potenza e
gloria». Il vangelo di Marco (cap. 13) riprende il tema ripetendolo quasi alla lettera.

Circa il quando, Gesu lo lascia nel mistero (anche in At 1, 7), valorizzando se mai
il come dell’attesa: «Quanto a quel giorno e a quell’ora, perd, nessuno lo sa,
neanche gli angeli del cielo e neppure il Figlio, ma solo il Padre [...] Vegliate
dunque, perché non sapete in quale giorno il Signore vostro verra. Questo

92



considerate: se il padrone di casa sapesse in quale ora della notte viene il ladro,
veglierebbe e non silascerebbe scassinare la casa» (Mt 24, 36). Cosi anche il vangelo
di Marco (13, 32). Cfr. nota 88.

Ebbene, questo non breve, intenso excursus non toglie che il testo piu incisivo
in merito al crescente e tragico propagarsi del Male nella storia del mondo (ma chi
ne parla pit in sede cristiana?), sino alla sua pill piena manifestazione in cui lo
spirito d’iniquita, tolto di mezzo ogni potere frenante, sembra trionfare, salvo
cadere in definitiva rovina, proprio al suo culmine, per il soffio della bocca del
Signore (quasi a dire che nessuno “sforzo” richiede il trionfo del Bene!), sia, come
detto, il secondo capitolo della Seconda Lettera ai Tessalonicesi di Paolo.

Quinzio rileva che la figura dell’Anticristo «non ha trovato spazio — perché non
poteva trovarlo - in una teologia speculativa» (ML, 58). E indubbiamente, se ci si
mantiene entro la mitologia del linguaggio biblico, un tal progetto equivarrebbe a
volersi asciugare restando nell’acqua.

Noi pero, nella luce dell'incontrovertibilita del destino, abbiamo ravvisato in
queste ardue tematiche (cosi remote dalle banalitd eventualmente anche
“profonde” del nostro tempo, teologia inclusa) una imponente traccia — o
sorprendente presagio — del destino medesimo. Traslate nel quale, se per un verso
riappaiono radicalmente trasfigurate, dall’altro possono ben mantenere, insieme,
la loro antica veste mitologica — che nel trasmutamento in parola consegue la
propria piu profonda legittimazione veritativa. Si tratta della via per gustare il
destino nel cristianesimo.

In questo senso riportiamo qui per intero (salvo qualche piccola modifica) il
paragrafo 5 del capitolo VI (e la NOTA che ne segue, cui ¢ stata aggiunta la nota
93) di Gustare il destino nel cristianesimo (op. cit.), centrato sulla traduzione
“speculativa” (ma estranea al senso tradizionale del termine) della triade
evangelico-paolina, costituita dall’Anticristo, dal Katéchon e dal Signore e dunque
sul complessivo senso filosofico attualissimo dell’’escatologia” — del puro dopo! -
di 2Ts. Eccolo:

Diciamo anzitutto che ci pare fondamentale prescindere dalle intenzioni - del
resto irrecuperabili — di Paolo (cosi, invece, ad es. Calvino, convinto che
«l’intenzione di Paolo fosse...»)”, chiarendo invece, alla luce del destino (e cioé su
una base incontrovertibile — ché, altrimenti, everything goes!), in che cosa consista
I'enigma cosi dibattuto del katéchon, al di 1a di cio che voleva dire san Paolo e di
tutti i suoi esegeti. Inutile cioé impegnarsi a dibattere su ciod che intendeva dire san
Paolo, decisivo invece comprenderne il senso “speculativo” all’interno della terra
isolata e dinanzi al destino (inteso il cristianesimo come la sua piu prossima icona
rovesciata). Giacché, per la sorprendente similarita al destino e, al suo interno, alla

75 Cfr. Antologia sul katéchon (dalla prima patristica a Calvino), in M. Cacciari, Il potere che frena,
cit.,, p. 213.

93



storia della terra isolata, fino al suo tramonto incluso, quella di san Paolo ci appare
una grande profezia, il cui significato abissale trascende la coscienza dell’Apostolo
stesso per primo. Si tratta dunque, per noi, ripetiamo, dell’ennesima occasione di
gustare il destino nel cristianesimo [...]

In tal guisa, come continuazione e approfondimento di quanto sin qui detto,
mostrando prioritariamente che loscurita di Paolo, da tutti gli interpreti
sottolineata, in merito al katéchon e al celebre passo di 2Ts, non dipende,
innanzitutto, dal mancato chiarimento dell’identita di “chi” o “cosa” trattiene o ha
potere frenante; o questa si chiarisce, indirettamente, in quanto ci si renda conto
che tutta I'enigmaticita del passo, diciamo, ruota innanzitutto attorno alla (e si
fonda sulla) apparente coesistenza contraddittoria di katéchon e parusia del
Signore. Come se quello (che misteriosamente deve, o si deve togliere di mezzo per
far largo a questa) possa comunque (e per quanto in senso stretto non-divino) non
appartenere all’abissale dimensione di questa e al suo misterioso modo di
manifestazione e dunque costituisca in Paolo una sorta di intervento ab extra,
implicante dualismo, piti 0 meno autonomo e indipendente. Per non dire dell’altro
insostenibile dualismo, quello fra Dio e Satana - giacché nemo contra Deum nisi
Deus ipse’®.

Onde i “tre” protagonisti del passo paolino - Signore, Katéchon, Anticristo —,
nello sguardo del destino (in cui si chiarisce 'enigma), sono da riguardarsi come lo
STESSO, nel distinguersi dei rispettivi ruoli e delle fasi dialettiche del suo concreto
dispiego. Laddove I'immaginazione, assumendo il ruolo della filosofia, separa,
concependo astrattamente come autonomi i momenti e cosi suscitando un triplo
dualismo: fra il Signore e I’Anticristo, anzitutto, ma poi anche fra il katéchon e
I’Anticristo e infine fra il Signore e lo stesso katéchon, che se infatti non “é tolto di
mezzo” (ma, come si vedra, & ben pili corretto: non “si toglie di mezzo0”), il “giorno
del Signore” non verra. Si che il chiarimento dell’identita del katéchon ¢ certo
fondamentale, ma a partire dalla, e sulla base della, consapevolezza circa
I'impossibilita che si costituisca — non diversamente da Satana (che infatti non
opera in autonomia, ma per concessione)’’ — al di fuori del “Dio” autenticamente

76 «Il suo numero € seicentosessantasei», si dice nell’Apocalisse (13, 18), in riferimento alla Bestia e
cioé, infine, al drago-Satana, che «le diede la sua forza» (ibid., 13, 2). Ora, tenuto conto che il 12 (come
anche il 7) é il numero simbolicamente “perfetto” (12 le tribu di Israele, 12 gli apostoli, 12 le porte
della nuova Gerusalemme ecc.), segue che il 6 e i suoi multipli ne rappresentano non, dualisticamente,
I’assolutamente altro, ma lo spezzamento interno: una decadenza o caduta, un erramento o sviamento
che non esce dall’Intero, ma ne costituisce, in quanto necessario “ingrediente”, I'intima negazione
“dialettica”: monismo. Una, la veritd! Condizione dunque della Gloria, di cui &, proprio percio,
indispensabile negazione — preziosita dell’errore! —, lo stesso Satana (o il tiranno Nerone, anche del
quale “666” puo essere il simbolo) & destinato in ultimo al Cielo.

77 Cfr. F. Farotti, Presagi del destino..., cit, cap. VI, § 1, NOTA I: “Sul monismo implicito
dell’ Apocalisse”. Nella quale «a convocare i cavalieri sono i quattro “esseri viventi” della corte celeste

94



tale: quello cioé che san Paolo considera il vero Iddio vivente e veniente, e cioe
quello che, mutatis mutandis, per la testimonianza del destino ¢ la terra che salva:
la Gloria della Gioia. Col che, I'identita del katéchon ¢ indirettamente chiarita,
consistendo, entro lo sguardo del destino, nelle varie figure dei cattivi immutabili
(celesti e terrestri) del nichilismo immaturo: non altro, alla radice, che Dioniso
stesso in contraddizione dialettica con sé; e in san Paolo in “ripari” che,
provvidenziali che siano — espressioni politico-giuridiche’® della volonta d’Iddio in
terra, cui nulla sfugge; cosi come lo stesso diventar altro e la Dike che lo “governa”,
mutatis mutandis, sono pur sempre tratti del destino (del Tutto eterno), anche se
non in quanto destino (essendone anzi la negazione) —, pagano comunque pegno
alla logica del mondo, si che, come e con questo, devono passare (“togliersi di
mezzo”). In ogni caso provvidenzialmente funzionali nel dare dialetticamente -
dunque storicamente — risalto al Nemico e alla sua (temporanea) parusia; e percio,
infine, alla compiuta escatologia vittoriosa di Cristo: il katéchon, nulla di divino in
senso stretto, anzi di mondano, appartenendo tuttavia — non diversamente
dall’Anticristo stesso! — alla concreta storia della “cittd di Dio” e dunque alla
“struttura” complessa della parusia del Signore Iddio.

Se infatti la parusia del Signore & creduta come escatologia indefettibile in
quanto ab aeterno stabilita, e percid come fine del tempo, allora, a rigore, nessun
katéchon ¢ richiesto; ché anzi, ritardando il disvelamento pieno dell’Avversario,

[=non altro che Dio stesso in quanto onnipresente): le forze terribili della storia [il secondo, terzo e
quarto cavallo: la guerra, la fame, la morte] non sono, percio, indipendenti ma sono sotto il controllo
della giurisdizione divina»; «il male non é indipendente»; «tutto, anche il male, entra nel misterioso
disegno di Dio» (G. Ravasi, L’Apocalisse, cit., pp. 63, 91 e 124). Analogamente per Eschilo, come scrive
E. Severino ne Il giogo. Alle origini della ragione: Eschilo (cit., p. 135): «Anche I’accadimento di hybris
& governato con necessita da Dike (il “giogo della necessitd” spinge al “mutamento empio della
mente”, in cui hybris consiste, Agamennone, vv. 218-21), e dunque ¢ al servizio di Dike; ma hybris
s’illude di porre Dike al proprio servizio». Nessun dualismo: il negativo & “interno” al Positivo che
temporaneamente “lo lascia essere”.

78 Se cioé nell’occhio del destino, c’¢ il cattivo, falso “Dio” del nichilismo (tutti i falsi immutabili, cioé
— ancorché eterni: eternitd dell’errare —, contraddittoriamente evocati dal nichilismo immaturo sul
fondamento del diventar nulla e da nulla) e il buono e vero “Dio”: il destino stesso, il Tutto infinito ed
eterno dell’ente; insomma, detto rozzamente, due Déi (il falso e il vero: il primo, anch’esso eterno,
come ogni altro essente, e interno al secondo); in san Paolo di 2Ts ¢’¢ un solo Dio (a prescindere da
Satana stesso che nel suo pieno dispiego giunge a presentare se stesso come Dio: 2Ts 2, 4), si che il
katechon puo essere un Dio falso solo intendendolo in relazione alla sacralita dell’imperatore romano
(mitologia politica, non teologia metafisica). Come “forza frenante” non pud dunque che avere un
connotato giuridico-politico (non pud essere cioé, poniamo, la Vergine Maria, che inevitabilmente
sarebbe espressione diretta di Dio, ma allora il giorno del Signore sarebbe gia giunto, né avrebbe senso
il suo brutale “togliersi di mezzo”). In qualita di katéchon, si puo anche pensare alla stessa “religione”
- nel senso estrinseco e strumentale attribuitole rispettivamente, mutatis mutandis, da Eckhart, Barth
(la “Chiesa di Esau”) e Bergson. (Giustamente, dal suo punto di vista, Nietzsche vedeva
nell’immanentismo teologico di Hegel un katéchon che, combattendo i suoi diretti avversari — il
kantismo come ultima spiaggia del realismo e gli stessi Fichte e Schelling -, ritardava in realta
l’avvento della “veritad” e cioé I'immanentismo ateo).

95



conditio sine qua non della parusia, ritarderebbe — del tutto assurdamente, del
resto: come si puo frenare la volonta d’Iddio? — 'avvento finale di Cristo. Ove il
“ritardo”, stiamo dicendo, non pud esser determinato in alcun modo da un
estrinseco, percid assurdo, “potere frenante”, ma dallo stesso Ritmo dell’accadere
eternamente voluto dal vero Iddio vivente — che evidentemente lascia un certo
spazio al Negativo, inclusa la sua apparente “vittoria”; e cio, affinché il Positivo (il
“giorno del Signore”), togliendolo (col soffio della sua bocca), si riveli
concretamente Positivo.

In cio, diciamo, la similarita col destino: il katéchon (la Dike della tradizione:
metafisica e politica, celeste e terrena; cioé il falso “Dio”, in tutti i modi in cui si &
manifestato nella storia dell’Occidente dalle origini greche a Marx) sorge nutrito
da quello stesso (il diventar altro, Dioniso: il Figlio dell’iniquita di san Paolo) che
combatte: questo stesso dunque nel suo lato dialettico-negativo; e anzi — ora va
definitivamente chiarito — molto di piu. Si tratta del destino stesso (il vero Iddio
vivente, se ancora vogliamo considerare questo termine abusato e correlativo della
Follia) nella sua eterna auto-strutturazione (che non é autoctisi e cioé causa sui!)
“dialettico-negativa”, in seno alla quale, per essere davvero sé, il diventar altro
(tacitamente governato dal destino dell’esser sé che quello esplicitamente nega,
necessariamente bisognandone per affermarsi) — Dioniso (I’Anticristo, dice san
Giovanni) - richiede la propria dialettica autonegazione in tutte le sue forme
possibili, predisponendo cosi la concreta negazione della totalita delle sue
negazioni (ecco il katéchon “tolto di mezz0”), per affermarsi nel “trionfo” di chi non
sa di aver gia da sempre perso («Dov’é o morte la tua vittoria? Dov’é o morte il tuo
pungiglione?»: 1Cor 15, 55).

Insomma, san Paolo — oscuramente, ma potentemente — intuisce che al di sopra
della contesa fra Nomos (katéchon) e Anomia (Anticristo) — in cui il Nomos non
puo spingersi oltre misura, potendo solo ritardare la “vittoria” di Anomia (=del
chaos), alla quale dunque si trova a regalare “tempo” (dunque a rivelarsi della stessa
stoffa: inconsapevole complice, come lo sono tutte le leggi — celesti e terrene —
escogitate dall’Occidente rispetto al diventar nulla che avrebbero dovuto
contrastare) — va posto il vero Iddio e la sua fedelta alla promessa. Onde il perfetto
“giubilo” dell’Avversario coincide con il (essendo insieme funzionale alla
concretezza del) sopraggiungere del Cristo trionfante, cui basta un soffio per
disperderlo (annientandone la manifestazione, dice nichilisticamente san Paolo: 2,
8).

Ove, si ripeta, all’interno di questo “Ritmo” complessivo — lo si consideri alla
luce della (dialettica della) verita del destino” -, il Negativo, cioé 'isolamento dal

79 Cfr. E. Severino, La Gloria, cit., pp. 506-7. Si ribadisca in merito - cfr. cap. V, § 4 - che la dialettica
del destino si costituisce rispetto all’errare, suo positivo contrario, non certo all’errore, suo
contraddittorio, come tale nullo: non gia, ciog, rispetto al nulla, ma al suo positivo significare, che &
essere, non nulla.

96



destino, si presenta composto di diventar altro e “Dio” (=Dike e |'epistéme che la
disvela), in cui Dike funge da katéchon rispetto al diventar altro/Avversario;
essendo tuttavia “forza frenante” (=katéchon) solo sul fondamento dell’’evidenza”
stessa del diventar altro e percio, in quanto tale, della stessissima natura del
“frenato”, ancorché questo possa pienamente dispiegarsi, rivelarsi e compiersi
esclusivamente attraverso il tramonto di questa: “Dio ¢ morto”. Ove il katéchon
metafisico (nel progressivo svolgersi delle sue “figure”, dai Greci a Hegel e Marx,
progressivamente riducendo le proprie pretese) si riflette correlativamente nel
katéchon politico (e scientifico), che di quello € specchio e messaggero in terra:
«Per me reges regnant» (Prv 8, 15). E insomma: cio che trattiene I'Iniquo é I'Iniquo
stesso in tutte le fasi immature del suo dispiego (lo si intenda, nell’isolamento,
come autoproduzione; oppure, nel destino, come processuale apparire degli eterni
tratti che gli competono)®.

Si potrebbe anche rilevare in sede cristiana che quanto piu forte é la fede nella
Parusia, tanto piu debole e anzi nullo ¢ il bisogno (o la richiesta) di un katéchon
mondano ulteriore (rispetto alla stessa volonta d’Iddio); e, all’inverso, quanto piu
quella s’incrina e s’indebolisce (mutatis mutandis, si pensi alla fede storica, anziché
in Dio, nella verita del comunismo, ad esempio, e nel suo necessario avvento: una
delle tante forme — attraverso Gioacchino da Fiore — di cristianesimo secolarizzato),

80 La distinzione qui indicata riguarda, da una parte, il falso “Dio” - la falsa verita (comunque eterna,
nello sguardo del destino) — all’interno dell’isolamento dal destino, del quale isolamento esso “Dio”
si nutre non meno del suo avversario, il diventar altro: contrari all’interno dello stesso genere:
I’alienazione o estrema follia; e, dall’altra, questi due momenti in sintesi tra loro, in relazione al
destino (rispetto ai quali ¢ il contraddittorio e il contrario: rispettivamente: 1. del nulla simpliciter e
2. del positivo significare del nulla nelle sue infinite forme, non solo “categoriali”: cfr. nota 79). Salvo
che come mostra Severino (cfr. Oltrepassare e Storia, Gioia: § 3), & necessita che la contraddizione
all'interno dell’errare sia superata al massimo grado affinché I'errare tramonti concretamente. “Chi
trattiene” dunque — se ancora vogliamo indugiare, ma in forma trasfigurata, su questa espressione di
“forza” - é: A) all'interno della Follia, il “Dio” (in tutte le sue forme da Platone a Hegel/Marx) rispetto
al suo avversario: il diventar altro, di cui crede di essere signore e padrone; B) al di fuori della Follia,
il destino rispetto alla Follia stessa come sintesi di “Dio” e del diventar altro. (Ove il “trattenere” del
destino, ben lungi dall’esser espressione di “forza”, consiste nell’inconscia verita dell’esser-sé-non-
esser-I'altro da parte di quello stesso che, solo a questa condizione potendosi auto-negare — dunque
cosi, originariamente, “trattenuto” —, nega il destino. Si badi inoltre: I’aut-aut - la separazione - fra i
contraddittori (alla radice: essere, nulla) non pud costituirsi come pura, e cioé assoluta separazione,
giacché in tal modo i separati (essere, nulla) non potrebbero nemmeno apparire I'uno come negazione
dellaltro, non apparendo cioé la sintesi loro. Il che significa che «non si da mai un “non &” che non
possa esser tradotto in un “¢ non”»: E. Severino, Destino della necessita, cit., p. 163. L’espressione
“I'essere non é il nulla” significando ’equivalente “I’essere é non nulla”, onde sintesi e diairesi — unita
e separazione — non stanno “alla pari” - quella, intrascendibile, trascendendo o circoscrivendo in ogni
caso questa. In guisa che lautentico principio di non contraddizione, alla luce del concetto
autocontraddittorio di nulla (la cui aporeticita & concretamente risolta attraverso la distinzione tra il
significato “nulla” e la positivita di tale significare: cfr. La struttura originaria, cit., cap. IV), esprime
percio la non separazione assoluta fra i contraddittori essere e nulla (come se il nulla fosse tale senza
essere, al tempo stesso, positivamente significante: al che non si darebbe cognizione alcuna del nulla,
né tanto meno si costituirebbe ’aporia del nulla-che-¢).

97



tanto piu cresce I'esigenza di un katéchon mondano, sino a concepirlo (=penultima
stazione del nichilismo) SENZA Parusia (ma allora consistente non in altro che in
una preferenza di “bene” rispetto a cio che ¢ creduto “male” - ove le parti possono
ben invertirsi se nella lotta quest’ultimo vincesse).

Cosa aveva in mente allora Paolo? Inutile chiederselo. Decisivo, se mai, ¢
ravvisarvi un’icona traviata del destino (“gustare il destino nel cristianesimo”,
immagine malata di quello) e, dunque, nel katéchon, non una “forza” che freni
dall’esterno il dispiego di Dioniso-Anticristo, ma il “tempo” stesso richiesto dallo
svolgimento dell’auto-contraddizione in seno al nichilismo, consistente
nell'immatura persuasione (ancor viva ai nostri giorni) circa la coesistenza del
diventar altro e di un eterno diverso dal diventar altro medesimo. Sino a che questa
cattiva sintesi non si sara svolta sino alle estreme conseguenze e il katéchon tolto
di mezzo (=tolto di mezzo ciod che intralcia il dispiego di Dioniso: cio che per
conseguenza si toglie di mezzo), sino ad allora la terra che salva (il “Giorno del
Signore”, il Sentiero del Giorno), non apparira.

Ricapitolando: il katéchon paolino (= “colui” che o “cid” che ritarda) “contiene” e
“frena” un Nemico destinato — una volta giunto al completo disvelamento di sé,
tolto di mezzo quello stesso che lo trattiene - alla sconfitta, al proprio
annientamento; in tal modo, oggettivamente, ne prolunga I’esistenza: gli da tempo!
Ne ¢ oggettivamente complice. Perché contribuire a frenare cio che solo
manifestandosi appieno pud tramontare per sempre?®. Mutatis mutandis: perché
contrastare empiricamente il capitalismo se il comunismo ¢ inteso come la Verita,
dunque destinata a travolgere definitivamente il male una volta che questo abbia
raggiunto la propria maturazione completa? “Per affrettare le doglie del parto”,
diceva Marx - in tal guisa, da un lato, involontariamente confermando, col
cristianesimo e Hegel, la contraddittoria coesistenza di tempo (le nostre battaglie,
la storia empirica e infine accidentale) ed eternita (le tappe/categorie — hegeliane e
implicitamente marxiane — attraverso le quali la Verita si fa largo per venire a sé e
permanervi definitivamente); dall’altro, aggiungendo a questa, cui ¢ intrecciata, la
contraddizione di poter “affrettare” (nel tempo) lo svolgersi eterno della Verita.
Sembra proprio che il katéchon faccia da “ponte” (doppiamente contraddittorio,
allora, come s’é¢ appena visto) tra coscienza storica ed escatologia. Giacché, in
prima battuta, «chi vive nell’attesa della fine dei tempi, considera il presente con
indifferenza»®%; diritto e politica non hanno alcun valore (non ce I’ha il mondo, non
ce I'hanno le azioni umane)®®. Dapprima & infatti cosi. Poi, quando, contro la

81 Cfr. M. Cacciari, op. cit., pp. 51, 61-2 e 74.

82 Ivi.

83 Laddove é «questa forza frenante, il katéchon, a sottrarre la vita umana alla paralisi escatologico-
messianica intrinseca alla parusia; é dessa a condurre alle costruzioni storiche successive; & dessa a
portare alla grandiosa potenza I'impero cristiano. Con queste riflessioni Schmitt rivendica a Paolo

98



speranza (€pyopon toary¥: venio cito! «vengo presto!» Ap 22,7 e 12), la storia PARE
DURARE ben oltre il previsto, quando, correlativamente, la fede nella fine
(imminente) del mondo S’INCRINA - quando il “marxista”, impercettibilmente e
quasi senza rendersene conto, incomincia a dubitare della verita di ci0 in cui crede
(giacché di fede, in ultimo, si tratta) —, allora come il ruolo del katéchon (I'uomo,
non il destino — dunque le sue preferenze, non la Verita!) risulta sempre pit
importante e anzi decisivo (e la parusia - cristiana o comunista — si fa
correlativamente sempre piu fantasmatica), cosi, in ambito marxista, la rivoluzione
armata appare sempre pill imprescindibile: bisogna armarsi contro il capitalismo,
dacché ci si € piti 0 meno consapevolmente convinti che non per verita tramontera
(cosl ancora invece lalienazione in Hegel), ma (forse) per “forza”, cioé
empiricamente, pragmaticamente: da parte di un gruppo umano che lotta contro
un altro e la “veritd”, pretesa da entrambi, si rivelera come vittoria sul campo
tramite le armi: pragmatismo, non teoresi®*. E in ambito cristiano si & finito per dar
sempre pitl importanza a contrastare il male nella storia, non all’attesa che la storia
finisca! L’eterno svapora, il Tempo la fa da padrone. In fondo il katéchon, nei suoi
risvolti umani (empirico-storici: le varie potenze che nella storia si ergono a
contrastare il “male”: Impero, Chiesa, i fedeli — la stessa “religione™: cfr. nota 78) -
ormai pragmaticamente separato dall’eterna struttura consistente nel complesso
contraddirsi del Positivo (si pensi alle “categorie” in Hegel), solo mediante la quale
il Negativo puo giungere compiutamente a sé, dunque al proprio tramonto —, tende
ad esprimere scetticismo e dubbio circa la necessita (e dunque 1"”eternita”) della
vittoria finale. Come dire: o la “forza frenante” (=il katéchon) appartiene alla
struttura eterna di Dio (al suo eterno “progetto”: Hegel insegna) e il Negativo é il
Positivo stesso fuori di sé (non un Negativo dualisticamente autonomo: e forse che
Satana non opera in subordine a Dio?), che quello “trattiene” e “ritarda” non gia in
forma “pragmatica”, ma nel senso che ’eterno dispiego del Negativo — che non &
un punto adimensionale — ¢ necessario al suo stesso tramonto: ove quindi il
“ritardare” non ¢& un agire esterno, ma il ritmo stesso dello svolgimento epifanico

una centralitd assoluta dal punto di vista storico-politico» (C. Scilironi, San Paolo filosofo,
Queriniana, Brescia 2022, p. 101)

84 Lo intuisce genialmente Marx nella IT Tesi su Feuerbach, in cui si trova suo malgrado ad anticipare
profeticamente il nichilismo, celebrando cosi il primo funerale del marxismo (del resto, nelle cose, gia
morto da sempre: quando “Dio” muore non é che muoia uno che & stato vivo! Se non nella mente
dell’errante, s’intende): «La questione se al pensiero umano appartenga una verita oggettiva, non &
una questione teorica, ma pratica. E nell’attivita pratica che I'uomo deve dimostrare la verita, cioé la
realta e il potere, il carattere terreno del suo pensiero. La discussione sulla realta o non-realta di un
pensiero che si isoli dalla pratica € una questione puramente scolastica». (Cosi, sintomaticamente,
tende a pensare oggi anche la Chiesa cattolica, nel suo dire addio alla metafisica e a san Tommaso e
nel suo sempre piu attivo rivolgere attenzione alla salute dell’ecosistema che alla vita in Cielo:
ecologia, non escatologia! Chi ha orecchie per intendere...).

99



del Positivo, esigente la propria negazione, in quanto negazione della negazione
finale (parusia); oppure ¢ (anche, dapprima; solo, poi) espressione di forze
mondane (empiriche, non categoriali), ma allora, oltre a non rivelarsi,
tendenzialmente, che una mera preferenza (onde 1”’avversario” potrebbe essere,
esso — perché no? - il Bene), toglie anche di diritto ogni sbocco escatologico-
apocalittico, che non sia quello stesso di Hybris (di Dioniso), stante che la “verita”
della forza — all’interno dell’isolamento: veritas est potentia — ¢ pur sempre verita;
smentibile non gia da arretrate forme di nichilismo (essendone anzi il rigore
estremo), ma dal destino. Che appunto ne oltrepassa definitivamente la piena
apocalisse (senza annientarla, come invece pretende san Paolo, ma conservandola
in sé, eterna in tutti i suoi stratti specifici, come oltrepassata).

Ripetiamo la questione della contraddizione che, pit che cumularsi
raddoppiandosi, muta aspetto: che il katéchon trascendentale si faccia tempo e
storia del mondo (Hegel), contraddice bensi il concetto di eternita (Diallelo: il
tempo dipende dall’eterno e questo dal tempo), ma non contraddice la (ritenuta)
Verita: in Hegel infatti (sempre meno, invece, nel marxismo) c’¢ la prima
contraddizione, non la seconda, stante che lo Spirito assoluto si produce nella storia
(oltre che eternamente: daccapo l'impossibile et-et), non attraverso azioni
empiriche autonome (rivoluzione armata): non ve n’é bisogno alcuno, data la sua
“verita” intesa come necessita. Quando invece proprio di quelle si avverte sempre
pit acutamente il bisogno, allora tutto € perduto: Lenin, in verita, ¢ il primo a
dubitare di cio in cui crede di credere. Dunque il primo a ritener “vero” cio di cui
dubita che lo sia. Se dunque dapprima la contraddizione riguarda il matrimonio
impossibile fra eterno e tempo, in seguito (su uno sfondo in cui I"’eterna verita”
tende a sparir di scena insieme alla prima forma di contraddizione) la
contraddizione consiste nell’assumere (disperatamente) come innegabile cio che
appare ormai negabile (di cui, coerentemente, non val piu la pena di “attendere” il
suo realizzarsi “provvidenziale”). E insomma: il “ponte”/katéchon, oltre a
presupporre 'impossibile coesistenza di eternita e tempo - in linea del resto con il
cristianesimo di ogni epoca —, funziona empiricamente come espressione di scepsi
circa la parusia finale - che se si ¢ persuasi che debba accadere, rende inutile e anzi
dannoso ogni katéchon ritardante (ammesso e ovviamente non concesso che, nel
tempo, si possa “frenare” I'eterna e, in linea di principio, gia da sempre compiuta
volonta d’Iddio).

Cosi, il cuore profetico della II Lettera ai Tessalonicesi ci appare un formidabile
adombramento del destino della verita, del tramonto del nichilismo e dell’irruzione
della terra che salva. Giacché - qui, la radice —, qualsiasi cosa ne pensasse san
Paolo, 2Ts non ravvisa Dio (e cioé il verace Iddio vivente e veniente) nella forza che
contiene I’Anticristo, si anzi “qualcosa” (“qualcuno”) che ¢ tanto poco divino, che &

100



necessita “si tolga di mezzo” e lasci campo libero al Negativo in tutta la sua
terribilita, considerata indispensabile al tramonto di questo stesso, per 'intervento
finale del Signore Iddio. Praeterit enim figura huius mundi (1Cor 7, 31), e, con esso,
di tutti i ripari “umani, troppo umani”. Eterni anch’essi, nello sguardo del destino,
ma in ogni caso errati (I'errore non toglie I'eternita dello specifico significato di
nulla in cui ogni errore consiste; analogamente, I’eternita di esso non toglie che sia
errore), in quanto partecipi fino in fondo di quel “diventar nulla e da nulla” che essi
per primi riconoscono vero e sul quale si illudono di poter comandare. (A suo
modo, e allinterno della persuasione nichilistica dominante, K. Barth
sottoscriverebbe: “quaggit” & male, e il male € sempre combattuto da un altro male;
e il male non si toglie con il male. E necessario che “quaggiti” riveli il proprio volto
nascosto con Cristo in Dio: «Quando il Cristo, nostra vita, apparira, allora anche
voi apparirete con lui rivestiti di gloria»: Col 3, 4. Non gia per stare, ché ogni
“stato”, fosse pure in Dio, non sarebbe Gloria della Gioia, ma... della Noia! Giacché
I’uomo” - ogni “uomo” in quanto cerchio del destino — & “fatto” per 'Infinito,
giacché é I'Infinito stesso; e questo non € un punto adimensionale, ma un infinito
cammino entro di sé: eterno in ogni suo tratto, in cui ogni momento trascorso ¢€
conservato, si che il “movimento” & destinato ad ampliarsi, inesauribile, all’infinito:
«di gloria in gloria»: 2Cor 3, 18).

Solo la seconda venuta di Cristo — come dice, disincantato e rassegnato, lo
sceriffo del film Non é un paese per vecchi (script di C. McCarty) — puo sciogliere
lincantesimo del male imperversante e vincente. Constatando ormai l'inanita di
ogni “forza frenante”, lo sceriffo pensa come Paolo e si predispone alla parusia
finale (ci crede davvero? non si tratta piuttosto di un’iperbole a indicare
lirrimediabilita del mondo?).

La testimonianza del destino, con una profondita inaudita e infinitamente
distante da questo semplice “sentire” (che in Paolo assume perd sorprendenti
altezze profetiche)®, sull’innegabilita dell’esser sé/non esser I'altro da parte di ogni

85 A Carlo Scilironi, che rivendica a san Paolo il pieno titolo di “filosofo” (cfr. San Paolo filosofo, cit.
pp. 35-79), diciamo che no, Paolo non ¢ filosofo — se “filosofia” mantiene il significato storico di cura
per l'incontrovertibile, che & dire conoscenza della veritd immutabile (di cui non & affatto perenne
desiderio: fuori della caverna il filosofo, per Platone, conosce effettivamente il vero). Ma questo &
proprio ciod che san Paolo ritiene stoltezza (1Cor 19-25). Il suo terreno “naturale” ¢ la fede, cioé il mito
- da cui appunto la filosofia greca ha inteso liberarsi lasciandoselo definitivamente alle spalle (anche
se la richiesta di Paolo di un rationabile obsequium vestrum a Cristo - Rm 12, 1 - potrebbe ben essere
letta come un’anticipazione dell’intelligo ut credam agostiniano e dell’armonia di ragione e fede di
san Tommaso). Diciamo allora che se per noi Paolo non ¢ filosofo, egli mostra tuttavia una
stupefacente disposizione a presagire, presentire, indovinare il destino — rivestito di contenuti
cristiani, che inevitabilmente lo stravolgono. Si che in pochi luoghi come nelle sue Lettere ci & dato
di gustare il destino nel cristianesimo. (Con I'evangelista Luca, Scilironi chiede “Ma il figlio dell'uomo,

101



essente, fonda a un tempo la finitezza del nichilismo (che, sopraggiunto, non puo
trattenersi per sempre nell’apparire) e la necessita dell’apparire della Gloria della
Gioia e cioé dell'Immenso della terra che salva®. In cui ogni “forza” negativa o

quando verra, trovera la fede sulla terra?” (Lc 18,8); e aggiunge: «la domanda & drammatica perché la
risposta negativa & realmente possibile» (op. cit. p. 106). Non vede che la risposta negativa & dentro
la fede stessa! Che non la domanda ¢ drammatica, ma che lo é I'essenza della fede, giacché questa &
sempre e in ogni caso equipotenza del Si e del No e dunque non é mai quello che crede di essere,
nascondendo a sé, per poter vivere come fede, uno dei due termini in cui intrascendibilmente essa
consiste. In guisa che ogni credente, in base a quello che ¢ la sua stessa “fede”, & in verita agnostico e
anzi — poiché é persuaso del diventar nulla e da nulla e questo richiede di esser 'Intero — ateo! Ecco
il vero “dramma” — il resto ¢ retorica).

86 Sintesi ovviamente troppo breve del teorema che ispira La Gloria e poi (fra I'altro) anche
Oltrepassare, in cui appare la necessita - fondata sull’esser sé dell’essente - che ogni
sopraggiungente, sia, in quanto tale, oltrepassato. Ove 'impossibilita (I’altra faccia della necessita)
dell’esistenza di un oltrepassante inoltrepassabile consiste nell’impossibilita che un nesso necessario
abbia ad incominciare e cioé abbia ad incominciare il nesso necessario fra un qualsiasi
sopraggiungente (una qualsiasi determinazione iposintattica) e il destino o struttura originaria della
verita (persintassi), in cui appunto sopraggiunge. E infatti chiaro che «cio che incomincia ad apparire
non appartiene necessariamente alla dimensione senza di cui, nel cerchio finito del destino, non puo
apparire alcun essente [...] Cio che incomincia ad apparire entra nell’orizzonte dello sfondo
[=persintassi], e quindi non puo appartenere necessariamente a tale orizzonte, ossia non pud essere
necessariamente unito ad esso in quanto esso é appunto, lo sfondo. Lo sfondo [=la struttura
originaria, il “destino”] & un essente, e ogni essente ¢ necessariamente unito a ogni altro essente
(giacché ogni essente € eterno): quindi anche gli essenti che incominciano ad apparire sono
necessariamente uniti allo sfondo. Ma gli sono necessariamente uniti in quanto esso é un essente,
non in quanto esso € lo sfondo» (La Gloria, cit., pp. 92-3). Ma anche l'isolamento nichilistico della
terra & sopraggiunto: «In quanto alla struttura originaria del destino della verita appartiene
lautonegazione della sua negazione, la negazione del destino della verita ¢ un contenuto che abita
eternamente il cerchio intramontabile dell’apparire. La negazione della verita appartiene, come
negata, all’essenza della verita [...] Ma la persuasione isolante, in quanto invade la verita, non é la
negazione della verita in quanto essa negazione appartiene, come negata, all’essenza della verita. La
negazione della verita é il contenuto [sopraggiungente] della persuasione isolante [...] & 'apparire
dove tale contenuto [sopraggiungendo] appare come non negato» (E. Severino, Destino della
necessita, cit., p. 467). Dunque & necessita che sia anch’esso, come tale, oltrepassato e la Gloria della
Gioia appaia (si tratta del decisivo passo innanzi rispetto a Destino della necessita, in cui se non faceva
problema I’esistenza del Tutto infinito della Gioia, fondata sull’impossibilita che la contraddizione sia
simpliciter la parola ultima, dunque verita ed errore sub eodem, appariva tuttavia problematico che
esso potesse mai sopraggiungere (cid a cui appunto La Gloria risponde positivamente — con
I’essenziale precisazione della necessita dell’infinito apparire in forma finita dell’Infinito). Si rilevi
infine in breve — ancorché si tratti di contenuti di enorme complessita, richiedente come tale uno
spazio ben pitt ampio (si rinvia dunque alle opere citate) — che in Testimoniando il destino (op. cit.,
cap. VIII, del 2019, 'ultimo testo di Severino) si mette in luce una «ulteriore fondazione della Gloria
[cioé della necessita del suo apparire, eliminando cioé la possibilita che essa resti puramente
“trascendente”]» (p. 135), “nuova” rispetto a quella stabilita sull’'impossibilita di un sopraggiungente
inoltrepassabile: fondata sul centro della storia autentica del mortale (cfr. § 3), per la quale ogni
configurazione della terra, essendo un contenuto finito, & contraddizione (una contraddizione C e cioé
contraddizione della verita — a prescindere che, come terra isolata, sia anche contraddizione normale

102



“positiva” (comunque a sua volta negativa: ¢ I'essenza di ogni katéchon) tramonta
definitivamente.

(Quanto a questa stessa trasfigurazione dei temi centrali del cristianesimo
nell’orizzonte del destino, si consideri anche I'espressione in aramaico utilizzata da
Paolo al termine di 1Cor: Marana tha, che significa “Signore, vieni!” — ripetuta in
greco nel finale dell’ Apocalisse: €pyov, xUpte ITncod —; ebbene essa pud essere
lievemente modificata come Maran atha, a significare “il Signore ¢ venuto”, in
questo caso indicando I'Incarnazione, nell’altro il — o 'anelito al - ritorno del
Messia, che in verita cristiana non mai cessa di “venire” nel cuore di ogni uomo.
Ebbene anche il destino — al di 1a di contraddizioni, speranze e invocazioni -
mostra, corrispondentemente, questo doppio aspetto, parziale e totale: in quanto
testimonianza, in cui 'errare € si rimosso, ma solo formalmente, benché il mondo
gia cosi mostri un volto inaudito rispetto a quello consueto, in cui il (far) diventar
altro, in tutte le sue forme, anche teologiche, ne ¢ il signore e padrone; e in quanto
avvento di “venerdi santo” e “pasqua”, il che significa della Gloria della terra che
salva. Come a dire — come a poter gustare —: dalla “Buona Novella” al Regno dei
cieli).

NOTA: Sull’apparente contrapposizione in san Paolo tra 1Ts e 2Ts (Martin
Heidegger)

Heidegger inizia il capitolo IV (Parte seconda) di Fenomenologia della vita
religiosa, riferendosi a P. Schmidt, teologo di Basilea, il quale «cerca di costruire
un’antitesi tra la prima e la seconda lettera [di Paolo ai Tessalonicesi]. In base alla
seconda lettera la mapovcio sarebbe preceduta dall’avvento dell’Anticristo con
guerra e disordine, mentre in base alla prima lettera sarebbe preceduta da pace e
sicurezza, sicché arriverebbe inattesa»®’. Nella stessa pagina, Heidegger respinge
in generale l'interpretazione: «Ma tutto questo mettere in gioco diverse visioni
rappresentative in contrasto 'una con l'altra non ¢ nello spirito di san Paolo»,
specificando immediatamente a seguire la motivazione: «Egli non pensa affatto a
rispondere alla domanda sul “quando” della parusia. Il “quando” ¢ determinato dal
“come” del comportarsi».

e cioé contraddizione dell’errore): se fosse inoltrepassabile essa sarebbe verita ed errore sub eodem,
cioé un impossibile essente contraddittorio.
87 Trad. it. a cura di G. Gurisatti e F. Volpi, Adelphi, Milano 2003, pp. 147 sgg.

103



Diciamo: se € ben vero che I'inconoscibile “quando” & necessita che si esplichi
nel “come™® e cioé nel modo di stare nel mondo consapevoli che, per I'inserzione
del Cristo, «il tempo ha avuto una svolta» (1Cor 7, 29) e cio¢, nell'imminenza della
«ricomparsa del Messia gia comparso»®, si ¢ essenzialmente contratto®; se € ben
vero cio, ci pare tuttavia che la risposta di Heidegger alla tesi di Schmidt non sia
risolutiva: a una prima lettura infatti, il contrasto fra le due Lettere appare evidente,
indipendentemente dal problema del “quando™!.

Ma si tratta davvero di un contrasto?

Se, condividendo la tesi di Cacciari, secondo il quale la piena espressione di
anomia non ¢ chaos, ma sistema: «il sistema-mondo»®? e in tal modo ci rendiamo
conto che il contrasto illimitato (giacché il katéchon & ormai “tolto di mezzo”) tra
forze” & inevitabilmente trasceso dalla forza piu forte — e cioé, rispetto agli
inerziali, moribondi residui delle forze ideologiche (cristiane, comuniste, idealiste,

88 «Quanto poi a quel giorno o a quell’ora [della venuta di Cristo] nessuno li conosce, neanche gli
angeli del cielo, e neppure il Figlio, ma solo il Padre. State attenti [ecco il “come”], vegliate, perché
non sapete quando sara il momento preciso» (Mc 13, 32). «Voi stessi infatti sapete perfettamente che
il giorno del Signore arriva come un ladro di notte» (1Ts 5, 2). (Lo sconcerto per noi dinanzi
all’ignoranza del “quando” anche da parte del Figlio non & risolto dal passo di At 1, 7: «Non spetta a
voi conoscere i tempi e i momenti [della parusia] che il Padre ha riservato alla sua scelta». Il CCC, al
§ 474, prova a sciogliere 1”’incongruenza”, attraverso la distinzione dei due volti di Cristo, onde
sarebbe come uomo che Cristo ignora ci6 che come Dio conosce, ma che, nella sua missione terrena,
non intende rivelare). (Cfr. Salmo 13: «Fino a quando?»).

89 M. Heidegger, op. cit., p. 143.

90 «D’ora innanzi quelli che hanno moglie siano come se non ’avessero; quelli che piangono, come
se non piangessero; quelli che si rallegrano, come se non si rallegrassero; quelli che comprano, come
se non possedessero; quelli che usano del mondo, come se non ne usassero a fondo: perché passa la
figura di questo mondo» (1Cor 7, 29-31).

91 Di passaggio rileviamo che nel testo citato (p. 156), Heidegger sostiene a sorpresa che i dannati in
Paolo sono assolutamente «annientati, un assoluto nulla: non vi sono - come nella dogmatica di
epoche successive — stadi infernali». Eppure, in 2Ts 1, 9, san Paolo dice che i dannati «saranno puniti
con una pena eterna», consistente «nel fuoco ardente» (ibid., 1, 8). Cid che puo ben accordarsi con il
«supplizio eterno», consistente «nel fuoco eterno, preparato per il diavolo e per i suoi angeli», di cui
si dice nei Vangeli (rispettivamente: Mt 25-46 e Mt 25, 41). Laddove appunto - in accordo con san
Paolo — nell’Apocalisse € detto che dopo esser lasciato libero di ingannare le genti (una volta, ciog,
“tolto di mezzo” il katéchon), Satana, assieme a coloro che & riuscito a ingannare, sara «gettato nello
stagno di fuoco e zolfo [e li] saranno tormentati giorno e notte, nei secoli dei secoli». Nessun
annientamento totale, come pare, ma solo della loro felicita, che & dire del loro rapporto con Dio.
(Come questo possa poi esser possibile, non € ci6 di cui si occupa 'immaginazione mitologizzante).
In ogni caso, nella consapevolezza che «i vangeli furono scritti pit tardi [delle lettere di san Paolo] e
che san Paolo non pud naturalmente riferirsi a essi» (J. Taubes, La teologia politica di san Paolo, trad.
it. P. Dal Santo, Adelphi, Milano 1997, p. 107).

92 M. Cacciari, Il potere che frena, cit., p. 123.

93 «E sapete voi che cosa ¢ per me “il mondo™ [...] Questo mondo & un mostro di forza [...] &
dappertutto pieno di forze, un gioco di forze...» (F, Nietzsche, La volonta di potenza, cit., n. 1067, p.
561)

104



umaniste, democratiche, capitaliste...), dalla Forza della tecnoscienza
filosoficamente fondata sulla “morte di Dio”: la Grundnorm, che subordina a sé
tutte le altre e che determina (che cioé, sotto i nostri occhi, sta determinando e
determinera) “pace e sicurezza” -, allora forse possiamo tentare di cogliere
I’apparenza di tale contrasto.

Giacché in questa configurazione cosi apparentemente tranquillizzante,
“umanitaria” e “non-violenta”, "’ Anticristo” oltrepassa se stesso nella forma della
guerra e degli sconvolgimenti adombrati da 27Ts, consistenti per noi nella lotta
dionisiaca rispetto alle forze ideologiche di retroguardia (un clamoroso esempio
parziale, intermedio, potrebbe essere la vittoria militare delle democrazie
occidentali — disincantate, tecnicizzate — sullo “Stato etico” nazi-fascista, e poi la
loro vittoria tecno-economica sullo “Stato etico” comunista), acquisendo
un’identita sempre piu raffinata e mascherata, onde poter «compiere miracoli e
prodigi», «fino a sedersi egli stesso nel tempio di Dio, dichiarando se stesso Dio»
(2Ts 2,9 e 2, 4). E percio garante della piu sicura pace mai raggiunta nella storia.

Dio creatore del mondo dal nulla: il primo tecnico; la Tecnica, produttrice e
annientatrice della totalita dell’ente, I'ultimo Dio.

Un Dio in realta tenebroso e cupo, giacché assolutamente privo di verita, come
lo sono e lo saranno tutti i suoi “prodigi” («prodigi di menzogna»: 2Ts 2, 9), donde
la sua falsa pace e la sua sicurezza assolutamente insicura: un paradiso senza
fondamento, che pud per conseguenza tramontare fra un istante e che percio ¢ il
luogo dell’angoscia pit acuta e mai sperimentata (quanto piu si € felici — si crede,
cioe, di esserlo — tanto piu si € spaventati e angosciati all’idea di perdere il volume
di felicita raggiunto). Un paradiso infernale. “Pace e sicurezza” (in fondo gia oggi
lo vediamo) — come maschere dell’Avversario (della Follia), che & per essenza
insicurezza estrema e guerra senza limiti. (Quella forma di radicale immanentismo
di cui la Tecnica — che si considera senz’altro sciolta dai gravami mitologici del
“peccato d’origine” — & ormai 'indiscusso protagonista planetario e che il cattolico
Quinzio considera icasticamente una «corsa cieca verso un’anticristica liberazione
da ogni vincolo»: ML, 63)™.

94 Quinzio erra grandemente quando ritiene che la secolarizzazione sia esclusivamente una
degenerazione del cristianesimo: «Dalla cristianita é stata generata, per via della secolarizzazione,
anche la modernita» (ML 79). Non vede che alle spalle dello spirito moderno, irresistibilmente
immanentizzante, quale suo fondamento ultimo, c’¢ la filosofia greca e la “scoperta” della “veritd”
ontologica del divenire, considerato “evidenza immediata e indiscussa”, come unita di essere e nulla.
Qui, la radice fatale che spinge via via al travolgimento di ogni immutabile estraneo al divenire stesso.
1l quale, una volta avvistato, richiede di essere 'Intero. Rispetto a cio, il cristianesimo (non meramente
mitologico) non costituisce una “mossa” irriducibilmente nuova, muovendosi sulla stessa scacchiera
dell’ontologia greca. Un nuovo gioco, che tuttavia conserva le stessissime regole di fondo e anzitutto,
si consideri pure il Dio cristiano come “totaliter Alter”, la differenza fra I’eterno immutabile e il

105



Ecco perché, per virtu medianica, san Paolo si trova a scrivere questi passi
parlando di noi: «Quando diranno: Pace e sicurezza, allora improvvisamente
precipitera su di essi la rovina, come i dolori del parto sulla donna incinta, e non
sfuggiranno» (1Ts 5, 3). Se non di fatto, certamente di diritto.

4. SUL MILLENARISMO (GIOACCHINO DA FIORE), L’ANTICRISTO (E
IL DESTINO)

Com’¢ noto (cfr. Catechismo della Chesa Cattolica, §§ 675-677) la Chiesa
Cattolica rifiuta I'interpretazione letterale del “millenarismo” apocalittico (cfr. Ap
20), di cui I’abate Gioacchino da Fiore ¢ stato il piu geniale sostenitore, a favore di
un’interpretazione simbolica di esso, sulla base del passo agostiniano del De
civitate Dei (XX, 9, 1), in cui ¢ affermato che ergo et nunc ecclesia regnum Christi
est regnumque caelorum. Il Regno di Dio essendo concepito cioe come gia presente
e operante nella storia attraverso la Chiesa, trovando il suo definitivo
completamento ab extra alla fine dei tempi. La Chiesa, dunque, unica mediatrice
fra tempo ed eternita. «Il Regno non si compira dunque attraverso un trionfo
storico della Chiesa secondo un progresso ascendente, ma attraverso la vittoria di
Dio sullo scatenarsi ultimo del male» (CCC, § 677). Rigettando cosi l'idea
apocalittico-gioachimita «che la storia possa perfezionarsi nella stessa storia [...]
La storia & perfezionabile soltanto da un fattore esterno»®.

Gioacchino, invece, grande maestro della lettura simbolico-allegorica della
Bibbia, prende alla lettera il cap. 20 dell’ Apocalisse®, rinnovando cosi, sulla base

divenire temporale del mondo come incominciare e cessare di essere, uscire e tornare nel nulla.
Nonostante Quinzio professi senza remore 'antropologia pressoché universalmente condivisa — «la
nostra pur debole vista» (MI, 83); «|’abisso della nostra miseria e del nostro nulla» (MI, 86) —, suona
per noi importante, alla luce del destino (che la stravolge), che (certamente da cristiano) egli “avverta”
la necessita di «aprire le orecchie del nostro cuore al presentimento di cio che confidiamo essere
ormai alle porte [corsivo ns.]» (ivi). In ci6 aprendo a suo modo la via a quel puro dopo cui in fondo
questo libro é dedicato. (Che pero, diciamo, pud esser davvero puro solo rendendosi conto che il
“mysterium iniquitatis” non & «ancora nascosto»: MI, 83; ma & proprio quello che, come la nostra
persuasione piu profonda, abbiamo sotto gli occhi e nel cuore, cosi prossimo che neppure lo vediamo
e che tacitamente e paradossalmente consideriamo come la base piu sicura per le nostre
considerazioni e speranze. E che ci spinge a sostenere ingenuita come questa: «Vivere e morire sono
fatti pit veri di qualunque costruzione intellettuale»: MI, 97, come se “vivere” e “morire” non fossero,
esse per prime, le costruzioni intellettuali errate che stanno alla radice di ogni altra!).

95 J. Ratzinger, Escatologia, morte e vita eterna, cit., pp. 222-3.

96 Nel quale, com’¢ noto, e profetizzato dal «tesoriere del cielo» (cosi Gioacchino chiama il suo
autore: cfr. Sull’Apocalisse, Feltrinelli, Milano 1994, p. 137) che Satana sara incatenato dapprima per
mille anni, corrispondentemente al Regno millenario di Cristo: tempo di pace e di giustizia in terra,
Dopo di che, «Satana sara lasciato libero dal carcere e uscira ad ingannare le genti» (Ap 20, 7-8), ma

106



del millenario trionfo del Bene (ancorché parziale, in attesa della sconfitta ultima
di Satana), il senso complessivo della storia del mondo, rispetto alla «visione
tradizionale — quella di Paolo e di Agostino — per cui il tempo post-cristiano ¢
sostanzialmente uniforme. Per Gioacchino, invece, il sistema storico non ¢ piu
cristocentrico, bensi pneumatocentrico», come scrive A. Tagliapietra, curatore
dell’opera di Gioacchino da Fiore Sull’Apocalisse”.

Come si sa, nella sua visione complessiva della storia del mondo, Agostino
distingue tre grandi “epoche”: ante legem, sub lege, sub gratia (cfr. De Trinitate, IV,
7). Rielaborando questo schema, anche alla luce del passo giovanneo Et de
plenitudine eius nos omnes accepimus et grazia pro grazia (dalla sua pienezza
abbiamo ricevuto grazia su grazia: Gv 1, 16), Gioacchino lo modifica in funzione di
un incombente e terrestre “non-ancora”, affinché «proprio quando la gloria del
mondo volge al nulla (tendit ad nihilum) incominci ad essere rivelata la gloria del
Regno»“®. Ma, appunto, non ancora in “cielo”, bensi proprio qui, in terra, secondo
una pace e una giustizia “millenarie” finora sconosciute, ancorché non definitive e
in attesa della loro ultimativa trasfigurazione celeste.

Ecco allora il nuovo schema, in cui & oltrepassato anche il “tempo” stesso del
Vangelo (in quanto a sua volta, dopo il tempo della legge, come quella assunto alla
lettera): ante legem, sub lege, sub gratia, sub ampliori gratia. Laddove questa maior
gratia subentrerebbe, come intelligenza spirituale, daccapo “in terra”, precedente
rispetto a quello nella manifesta visione di Dio (in manifesta visione Dei), in cielo
— considerando la quale, le scansioni diventerebbero cinque. Ma in verita potendo
“dialetticamente” esser ridotte a tre e cioé considerando ’ante legem, come “epoca”
in cui la Trinita, non apparendo ancora distinta all’interno della storia?, esprime
in sé, diciamo cosi, I'indeterminatezza “potenziale” della Tesi, rispetto alla quale
I’Antitesi ne é 'esplicazione e dispiego, dapprima come eta del Padre o sub lege e
poi come eta del Figlio o sub gratia, per ritornare circolarmente a sé in quanto
Sintesi come eta dello Spirito o sub ampliori gratia, che si completa nella Visio Dei
in coelo.

Diciamo: se, a partire da Agostino (e dallo stesso Paolo), nello sguardo di
Gioacchino, la Chiesa erra considerando la storia dopo Cristo come uniforme in
(relazione alla salvezza), quasi a dire che dopo l'evento dell’incarnazione, morte ¢
resurrezione di Cristo, la storia ¢ definitivamente segnata e nulla di ulteriormente
decisivo potra in verita accadere (in anticipata opposizione a Gioacchino, il quale,

I'intervento di Dio lo gettera definitivamente «nello stagno di fuoco e zolfo» (ibid., 10). Cui seguira
la resurrezione finale di tutti, il giudizio ultimo di Dio, e la gloria della Gerusalemme celeste (ibid., 11
sgg. e cap. 21).

97 Op. cit., p. 50.

98 Gioacchino da Fiore, Sull’Apocalisse, cit., p. 321.

99 «... quel tempo che venne prima della legge [...] dev’essere assegnato alla divina unit, che si fece
conoscere dal genere umano prima che gli uomini disponessero di una dimostrazione piu chiara della
Trinita in cui Dio consiste» (Ibid., p. 165).

107



sempre in prospettiva di salvezza, vede la storia dell’'umanita in continua,
intrinseca crescita); a sua volta perd Gioacchino - che praeter intentiones si trova
a riconoscere alla storia del mondo un valore prima sconosciuto: in questo senso il
suo sviluppo conoscera il piu pieno riconoscimento immanentista, senza
perfezionamenti “celesti”, presso Hegel e Marx — erra (nello sguardo del destino),
giacché non vede (non puo vedere) che I”’incremento” che si esprime bensi nella e
come “storia del mondo” (che non ¢ mera ripetizione, quasi che nihil sub sole novi)
¢ |’ esplicitazione e progressiva rigorizzazione “necessaria” dell’errore di partenza,
consistente nella persuasione che 'immediatamente manifesto sia il diventar nulla
e da nulla. Traducendo nichilisticamente e cosi trasfigurando: tempus sub legem:
trascendentismo teologico (da Platone a Tommaso e oltre); tempus sub gratia:
immanentismo teologico (da Spinoza a Hegel e Marx); tempus sub ampliori gratia:
imanentismo ateo (Leopardi, Nietzsche). Cio che il nichilismo rigoroso, in radicale
opposizione inconsapevole al destino, vede come sviluppo della “verita”. In questo
senso, diciamo, ha “ragione” la Chiesa a sostenere — presagendo il destino — che il
Regno di Dio venit ab extra. (Cosi come la terra che salva dalla follia della volonta,
del dolore e della morte sopraggiunge gloriosamente dal “di fuori” del nichilismo,
essendone tuttavia il fondamento nascosto da sempre, onde il “fuori” andra inteso
in modo inequivoco).

Parlando dell’“ultima  prova  della  Chiesa”, il ccc o (8§
675-679) medita sul “mistero dell’iniquita” e sulla figura dell’Anti-Cristo” (il cuore,
s’e visto, di 2Ts):

La persecuzione che accompagna il suo pellegrinaggio [della Chiesa] sulla terra svelera il
“mistero di iniquita” sotto la forma di una impostura religiosa che offre agli uomini una
soluzione apparente ai loro problemi, al prezzo dell’apostasia della verita. La
massima impostura religiosa ¢ quella dell’Anti-Cristo, cio¢ di uno pseudo-
messianismo in cui 'uomo glorifica sé stesso al posto di Dio e del suo Messia
venuto nella carne

Citando un passo di un’enciclica di Pio I, il CCC prosegue, ribadendo la propria
condanna del millenarismo, che ¢ dire della fede che la storia possa cristianamente
conseguire una perfezione dal proprio interno:

Questa impostura anti-cristica si delinea gia nel mondo ogniqualvolta si pretende di
realizzare nella storia la speranza messianica [ad es. marxista] che non puo essere portata
a compimento se non al di la di essa, attraverso il giudizio escatologico [...] la Chiesa ha
rigettato questa falsificazione del regno futuro sotto il nome di millenarismo, soprattutto
sotto la forma politica di un messianismo secolarizzato “intrinsecamente perverso”
[lenciclica, Divini Redemptoris, ¢ del marzo 1937: Hitler ¢ ormai al potere e ha
“profetizzato” che quella nazista sarebbe stata la forma politica definitiva della Germania
“per i prossimi mille anni”].

108



Il CCC conclude, ribadendo che

Il Regno non si compira attraverso il trionfo storico della Chiesa secondo un progresso
ascendente, ma attraverso una vittoria di Dio sullo scatenarsi ultimo del male che fara
discendere dal cielo la sua Sposa [cfr. Ap 20, 12]. 1l trionfo di Dio sulla rivolta del male
prendera la forma dell’ultimo giudizio dopo l'ultimo sommovimento cosmico di questo
mondo che passa [cfr. 1Cor 7, 1].

A una prima considerazione sembrerebbe che le due grandi profezie, la paolina
di 2Ts 2 (e, sia pur in forma ridotta, di 17s 5) e la giovannea dell’ Apocalisse 20
(ammesso che ne sia I'apostolo ed evangelista I’autore), non combaciano. Nella
prima il “millenarismo” non compare!®. Noi abbiamo sopra mostrato (§ 2) come la
profezia di Paolo possa sorprendentemente essere ricondotta (mutatis mutandis,
ovviamente) alla testimonianza del destino (e cioé alla “morte” o al “togliersi di
mezzo” del “Dio”/katéchon e del suo “potere frenante” rispetto alla Follia che, cosi
liberata, consegue la propria parusia in quanto condizione ultima e “perfetta” del
suo concreto e definitivo oltrepassamento da parte della Gloria della terra che
salva). Laddove il “millenarismo” giovanneo (cosi valorizzato da Gioacchino),
potrebbe essere a sua volta ricondotto al destino, diciamo, 1. O in forma negativa
(disattendendo perd Giovanni) e cioé come quell’estrema impostura fatta di «pace
e sicurezza» di 1Ts 5, 3, cui gia si predispone il nostro tempo scientificamente e
tecnologicamente globalizzato (il capitalismo mantenendo attualmente ancora un
ruolo, ancorché sempre meno decisivo, circa la gestione della Tecnica, tuttavia
destinata all’autogestione), tutti educando alla persuasione implicita (& la finezza
dell’inganno) che non esiste che questo mondo (in relazione ai cui dolori ¢ la
potenza della Tecnica che ci protegge, tesa com’¢ verso il proprio “Paradiso”); 2.
Oppure in forma positiva e allora non potrebbe corrispondere che alla
testimonianza corale del destino (cfr. E. Severino, Oltrepassare, pp. 639 sgg. e Storia,
Gioia, pp. 64-5), alla quale segue perd 'avvento del primo degli infiniti volti della

100 Salvo che non si intendano i mille anni di incatenamento di Satana, come il tempo in cui Dioniso
— il divenire nichilistico: il Chaos e la sua illimitata hybris — resta frenato dal Légos dell’epistéme
(Dike) della tradizione («bloccato come una belva in gabbia»: G. Ravasi, Apocalisse, cit. p. 191, vedi
anche p. 218). Che poi in ultimo non & altro — e anzi non sono altro (entrambe: sia Dike, sia hybris!)
nel loro contenuto nullo in quanto Errore, ma, insieme, nel loro positivo significare in quanto Errare
— che lo stesso destino della verita nel suo lato di eterna ombra. Di cui il “sole” — nel suo differenziarsi
storico (=i vari volti della metafisica, da Platone a Hegel e Marx), pallida e malata immagine del
destino — ¢é senza residui partecipe, non potendo percio davvero “trattenere” cid di cui condivide
appieno la natura e per conseguenza dovendosi infine “togliere di mezzo”, per la contraddizione che
lo affligge. Concedendo cosi libero spazio al Nemico (ritroviamo allora il gran tema paolino di 27T5)
che, al culmine del proprio paradossale esser sé, proprio percio, definitivamente cade (conservandosi
eterno come caduto in cio che infinitamente I'oltrepassa). Diciamo: uno Spirito superiore inflamma
le due profezie — altro che religione (cristiana) come “irrazionale fola”! —: nessuno stupore allora se
alla radice le scopriamo fra loro essenzialmente convergenti e, insieme, errante segnavia del destino.

109



Gloria (la “terra che salva”) e non (disattendendo anche in questo caso Giovanni)
un’altra battaglia con il Negativo.

Naturalmente non si tratta certo di forzare I'accostamento, impegnandosi a
mostrare corrispondenze a tutti i costi. E tuttavia, come negarne I'intima vicinanza
(fra i due vaticini - cfr. ad es. nota 100 - e fra loro e il destino)?

Le profezie in questione (e altre, s’intende: ad esempio I"”apocalisse” in Marco,
cap. 13)!%! appaiono cosi tutt’altro che campate in aria, miraggi appartenenti al
tempo che fu, reliquato mitologico del tutto privo di contenuto se non per I"”inutile”
studio del biblista — laddove vada da sé che 'indagine circa la concreta “realtd” &
lasciata alla scienza! (Tutto cio che ¢ reale ¢ razionale e viceversa, diceva Hegel: se
allora il “reale” si presenta oggi non piu che come divenire, dunque come
imprevedibilita assoluta e percid come irrazionalitai, non dovremo
corrispondentemente aggiornare lassunto hegeliano, dando patente di
“irrazionalismo” — del tutto casuale nei suoi eventuali successi, nonostante
lestrema precisione perseguita nel sempre pitt complicato e specialistico calcolo -
alla “razionalita” scientifica? Giacché esser “razionali” oggi significa affidarsi in
toto e senza riserve all’irrazionalita senza limiti della “vita” — ingenuamente intesa
come determinazione “pura”, pre-filosofica, sottratta agli schemi dell’intelletto:
primum vivere...: € la ben nota canzone da organetto alla base della paideia
mondiale attuale).

Il che tuttavia non giustifica assolutamente affermazioni secondo cui «il
Cristianesimo sopporta una tale considerazione [=sopporta la verita dell’essere
testimoniata dal destino]»1%2, Essendo immediatamente autocontraddittorio — ed &
stupefacente che uno studioso come Barzaghi non se ne avveda (d’altra parte ¢
stato parimenti assurdamente pensato che anche Spinoza avesse gia asserito
Peternita del tutto senza eccezione)!?® — sostenere cioé che «i concetti di creazione
dal nulla, di incarnazione, di salvezza [cristiana] sopportano il vaglio critico della
verita dell’essere»'?. Quasi che “creazione” ed eternita (di quello stesso per giunta
che, insieme, s’intende “creato” — giacché il tomista Barzaghi tien fermo che sibi

101 Mentre il “giudizio finale” in Matteo (25, 31-46) non corrisponde positivamente in nulla (nella
follia) al destino, giacché I"’uomo” é destinato in quanto tale alla Gloria della Gioia — «che dunque
non & un premio concesso a chi abbia usato “bene” la propria “volonta libera”» (E. Severino, La
potenza dell’errare, cit., p. 155). Si richiami che la negazione del diventar altro (dunque dell’esser altro
da sé nel risultato di tal diventare) € la negazione indiretta della volonta (essendo questa sempre un
voler far diventar altro). Intesa poi come “libera” (malamente considerata in genere — non per6 da
Kant — come “evidenza”), esprime la fedelta estrema, benché come tale inconsapevole, all’ontologia
del diventar nulla e da nulla (I'esser nulla del futuro costituendosi come condizione della pura
contingenza del decidere/volere). Percio due volte contraddittoria.

102 G. Barzaghi, Soliloqui sul divino, cit., p. 81.

103 Cfr. F. Farotti, L’eternita mancata, Spinoza, cit.

104 G. Barzaghi, op. cit., ivi.

110



permissa creatura nihil est) possano tranquillamente sovrapporsi. Tanto varrebbe
dire che il bianco € nero!'®.

Nello sguardo del destino, dunque, esprimendoci in linguaggio biblico, la
massima impostura, quella dell’Anti-Cristo, € costituita dalla civilta della Tecnica
(temporaneamente gestita dal capitalismo, destinato com’¢ a essere oltrepassato
dalla gestione tecnica della tecnica)'%.

Consideriamo come esempio il tema scientifico-medico, cosi ampiamente diffuso
oggi nei paesi del “benessere”, costituito dalla “prevenzione”. Chi oserebbe criticare
una questione cosi decisiva e manifestamente proficua, salutare, benefica com’e in
relazione alla profilassi e salvaguardia del proprio futuro? Quanto pilu ci se ne
prende cura, tanto piu ci si fa del bene. Non ¢ ovvio?

Né si puo pensare di avversare cristianamente il tema, giacché il cristianesimo
ufficiale non dubita in alcun modo circa il binomio “uomo e Dio”: Dio crea 'uomo
(altro da sé), si che 'uomo, nella sua relazione con Dio non € certo in relazione con
sé! Ma I"’uomo” ¢ preliminarmente inteso anzitutto e innegabilmente come ars,
téchne, polesis, che ¢ dire azione, volonta (per di piu, libera): far diventar altro (nel
bene come nel male: Adamo ha peccato, ma avrebbe potuto non peccare)!?’’. Che
compia azioni bestiali o scriva la Divina Commedia; che sia un mostro oppure
Giotto, san Tommaso, Bach, 'uvomo agisce e liberamente decide. Dunque
legittimamente interviene sulla salute, propria e altrui. Per quanto si vadano
raffinando le tecniche, sin pud sempre cercare di tener insieme 1’antico binomio:
c’e Dio e c’¢ anche I'uomo. Via sbarrata alla critica (non solo per il senso comune,
ma anche, a quanto pare, per le sfere piu alte della teologia).

Si che il monito del CCC, laddove richiama le antiche profezie escatologiche
paolino-giovannee circa la «massima impostura» che «¢ quella dell’Anti-Cristo di
uno pseudo-messianismo in cui 'uomo glorifica sé stesso al posto di Dio e del suo
Messia venuto nella carne» (§ 675), non puo essere utilizzato per vedere nella
Tecnica in quanto tale ’Anti-Cristo. A fondamento di cio, da Agostino (sulla scia

105 Cosi del resto (a mostrare sin dove arriva il veleno del nichilismo) il domenicano Meister Eckhart,
contemporaneo di Dante, scrive: «Un segno manifesto che 'uomo ha “lo spirito della sapienza” é che
egli considera tutte le cose come un puro nulla. Chi puo considerare qualche cosa come qualcosa, in
lui non c’¢ “lo spirito della sapienza”» (Le 64 prediche sul tempo liturgico, trad. it. a cura di L. Sturlese,
Bompiani, Milano 2012, p. 469); sino ad affermare, con Parmenide o I'induismo, che «in Dio non c’¢é
né Enrico né Corrado [essendo stati e poi diventati, in quanto tali, nulla]» (ibid., p. 745).

106 Altro tema affrontato da Severino in numerosi luoghi. Citiamo due testi pressoché interamente
dedicati alla questione: Il declino del capitalismo, op. cit. e Capitalismo senza futuro, op. cit. In
entrambi gli scritti, con il solito implacabile rigore, sono evidenziate le ragioni fondamentali che stanno
alla base della previsione in parola.

107 «Ecco [dice Cristo]: io sto alla porta e busso. Se uno, udendo la mia voce, mi aprira la porta, io
entrero da lui e cenerd con lui e lui con me» (Ap 3, 20). C’é Dio (I’Essere in quanto tale: I'ipsum esse)
e, per piccolo che sia, c’é anche I'vomo. Grazia e liberta: dualismo (come tale insostenibile: un finito
che abbia fuori di sé I'Infinito & nulla; un presunto “Infinito” che abbia fuori di sé un finito & un altro
finito e percio, non-Dio).

111



aperta da Platone) in poi, errore non ¢ il diventar altro come tale (diventar nulla e
da nulla), ma solo in quanto isolato rispetto all’eterno immutabile divino. Cosi per
la Tecnica, che ¢ assunta come male (I’Anti-Cristo stesso) — essa, che, come
unanimemente si pensa, per sé presa male non € —, se si separa da Dio e si
costituisce in orgogliosa autonomia (lo si ripete oggi a gran voce, come cosa che
va da sé — ma sappiamo quanto siano da tener in sospetto le “cose che vanno da
s€”! —, in relazione al gran tema specifico dell'Intelligenza artificiale).

Il destino invece va molto piu in la, ravvisando gia nell’ars (in quanto tale!) di
Giotto, di Dante e di Bach, che sono esplicitamente intenti a fare arte (mezzo) per
celebrare Dio (scopo), un retroscena fatale per cui, come su un piano inclinato, il
nesso non pud non rovesciarsi, si che sempre piu esplicitamente ci si pud render
conto che rivolgersi a Dio (quaerite primum regnum Dei) non sufficit (d’altra parte
Gesu non insegna a dipinger quadri o scrivere sonetti in aggiunta — pure, lo stesso
san Francesco, nel suo distacco radicale, si lascia “tentare” e scrive il Cantico delle
creature: compone). Si trattera allora, scrive acutamente Severino, di cercare «per
prima I'unita del regno di Dio e della poesia [corsivo ns.]. Separato dalla poesia, il
regno di Dio non salva. Questo ¢ lo straordinario pensiero [oggettivo] di Dante [...]
Nel tempo del dominio della verita filosofico-cristiana, I’arte cristiana apre la porta
alla “morte di Dio”, ma senza ancora sapere quel che sta facendo e senza riuscire a
scorgerne la legittimita e la necessita»!®®. Che conduce appunto al globalismo
tecno-scientifico mondiale.

E in relazione al destino, restando al tema “innocente”, presentantesi anzi come
del tutto benefico e addirittura irrinunciabile, in cui consiste quel fenomeno tecno-
scientifico-medico chiamato “prevenzione”, che pud ravvisarsi in esso il veleno
mortifero della contemporanea paideia universale (di suo, d’altra parte, del tutto in
“buona fede”), in cui le masse si trovano educate a concepire la salute come il bene
supremo e unico (oltre ai soldi, senza i quali la prevenzione non c’é pil1) e la morte
il supremo male in quanto diventar nulla. Due forme della stessa essenziale
alienazione e miseria attuale. Perfetta educazione all’errore/orrore, assolutamente
mascherata di positivita. Al punto che metterla in discussione significa senz’altro
sembrare pazzi o autolesionisti!®.

E tuttavia: forse che la tecno-scienza, «con ogni genere di potenza», non
«compie miracoli e prodigi» (2Ts 2, 9) di ogni sorta? Di cui tuttavia I’Apostolo

108 E. Severino, La potenza dell errare, cit., pp. 25-7). Questo, il “piano inclinato” inevitabile in merito
(una volta inteso il divenire come diventar altro e 'uomo anche come far diventar altro): 1. Sacro —
2. Arte sacra—3. Arte (novecentesca)—4. Tecno-scienza (—5. Leopardi, al di la dell'impotente
titanismo della Tecno-scienza e del suo inevitabile fallimento: la “poesia come ultimo quasi rifugio”
per un istante finale, prima di essere a sua volta distrutta, cantando I'eterna nullita di tutte le cose).
109 A suo modo Nietzsche 'aveva pur “visto”: «”Noi abbiamo inventato la felicita” — dicono gli ultimi
uomini e strizzano 'occhio [...] Nessun pastore e un sol gregge! Tutti vogliono le stesse cose, tutti
sono eguali: chi sente diversamente va da sé al manicomio”» (Cosi parld Zarathustra, trad. it. G. Colli
e M. Montinari, Adelphi, Milano 1976, I, Prefazione, pp. 11-2).

112



indovina da lungi l'essenziale tratto «di menzogna, con tutte le seduzioni
dell’iniquita per quelli che si perdono, perché non hanno accolto I'amore della
verita per essere salvi. Ecco perché Dio manda ad essi la forza dell’errore, perché
credano alla menzogna» (ibid., 2, 10-11). Consistente anzitutto nel credere che ci si
possa (e anzi, debba) affannare per «aggiungere un’ora sola» alla propria vita (cfr.
Lc 12, 25), anziché cercare «il regno di Dio» (ibid., 12, 31). (In questo passo di Luca,
riduttivamente inteso come “poetico”, dunque “metaforico”, va ravvisata invece
una delle punte pit acuminate e “filosoficamente” presaghe della Buona Novella:
'affanno - cioé la “cura” come téchne, che & saper fare — ¢ inutile, vano e anzi del
tutto errato, dinanzi all'Eterno stare di tutte le cose da sempre e per sempre salve.
(“Metafora”, dunque, si, ma del destino, non relativamente all’esser-nel-mondo!).

Affidarsi alla Tecnica, nello sguardo del destino della verita, € affidarsi in ultimo
alla sua impotenza: sorta dal, e nel, diventar nulla, che ne ¢ il fondamento e la
scaturigine (e 'esser sé di tale radicale erramento ¢ il paradossale, ma necessario,
fondamento di questo stesso fondamento, in quanto tratto del destino), la Tecnica
non potrebbe eliminarlo senza eliminarsi. La morte € per essa 'unico invincibile.
Dungque insuperabile 'estrema angoscia e la disperazione per il suo “necessario”
fallimento e naufragio. «Il paradiso della tecnica ¢ il culmine della potenza, ma ¢
anche il tempo in cui la potenza vede la propria essenziale impotenza»!1°. Affidarsi
alla tecnica significa allora voler vincere la morte attraverso la morte. Volersi
disintossicare avvelenandosi. Non vedere nel Riparo il nemico stesso per cui lo si ¢
approntato. Consegnarsi infine a quel nulla da cui si intende fuggire.

Percio Severino scrive che, propriamente parlando,

i mortali sono i morti. I mortali sono i morti, per i quali la morte non & un futuro, ma é la
loro stessa essenza [...] I “mortali”, che si pensano minacciati dalla “morte”, ossia alla
distruzione, sono i morti, gli assolutamente morti che sognano la “vita” e la sua
« g . » . . . . . € ey 33 e . . N
distruzione” - la distruzione che incomincia da che la “vita” incomincia. Da quando I'uvomo
nasce € gia abbastanza vecchio per morire, essi dicono; e sognano di poter vincere la morte,
. 2 L3 S Ll & L3 » :
sognano i “salvatori” — gli dei, “Dio”, la “Tecnica” — che dispongono della potenza suprema
che consente di vincerla [...] non sono i nati ad attendere la morte, ma i morti ad attendere
la loro nascita, ossia il sopraggiungere della terra che salva!ll.

D’altra la parte la civilta della Tecnica non sopraggiunge per colpa (che si
sarebbe potuto non commettere): ¢ un destino. Il destino del “diventar nulla”.
Giacché la Tecnica originaria consiste proprio nell’invenzione del diventar nulla e

110 E. Severino, Oltrepassare, cit., p. 638.

111 Ibid., pp. 692-4. «Come Prometeo, la tecnica pud voler donare ai mortali “cieche speranze” che
distolgano il loro sguardo dal nulla. L’apparato stesso della tecnica [...] pud voler accecarsi rispetto
al nulla e riempirsi gli occhi di luce rispetto alle proprie crescenti vittorie sulla morte e sul dolore e
sull’angoscia» (ibid., p. 653).

113



da nulla, in quanto condizione (trascendentale) dell’aver potenza e cioé del (credere
di) poter far diventar altro. Il destino dell’errore. (N¢ tale “invenzione” va intesa
come un atto, oppure, tanto meno, si ripeta, come un atto che si sarebbe potuto non
compiere). Anche I'errore (errare) ¢ infatti eterno, come lo ¢ il suo sviluppo di
coerenza.

Da cui la “necessitd” che I'errore maturi ai massimi livelli (secondo la stessa
profezia paolina!), per poter essere davvero estirpato (ma non annientato, come
invece pensano all’'unisono greco Paolo e Giovanni).

Gia in Oltrepassare (op. cit.), E. Severino mette analiticamente in luce la
necessita — autentica, non come l'intende il nichilismo - per cui 'isolamento dal
destino (I'estrema follia), entro di sé, abbia ad oltrepassare tutte le proprie
contraddizioni (relative cioé alla bidimensionalita dell’epistéme, in quanto
affermazione esplicita del diventar altro e, insieme, alla sua negazione implicita),
presentandosi al termine del cammino!!?in forma compiuta (“illimitata”, perfetta),
si da poter essere concretamente (non in parte si e in parte no: astrattamente)
oltrepassato.

Alcuni passi decisivi di Oltrepassare, a chiarimento di cio:

L’isolamento della terra &€ concretamente oltrepassato solo se esso appare nella sua forma
piu concreta, quindi piu radicale, e pertanto secondo la massima coerenza che all’interno
della Follia dell’isolamento della terra e del divenir altro pud manifestarsi [...] La Follia &
concreta quando, spingendosi fino alle sue ultime possibilita ¢ se stessa [...] La fede nel
divenir altro non vuol essere ostacolata, ma vuol essere senza limiti se stessa, cioé fede nel
divenir altro: vuol avere quella assoluta coerenza con se stessa, che €& anche la sua
concretezza e radicalita (p. 594)

La concretezza di tale tramonto [dell’isolamento nichilista] implica apparire concreto
della terra isolata che tramonta e quest’ultimo apparire implica che I'isolamento si mostri
in tutta la sua radicalita, compiutezza, le quali implicano a loro volta che la Follia
dell’isolamento appaia nella sua piena coerenza e dunque nella sua capacita di oltrepassare,
al proprio interno, le contraddizioni che essa ¢ in grado di rilevare (p. 624).

Si dira dunque [...] che nello sguardo del destino appare 'impossibilita che all’interno della
volonta interpretante, la contraddizione [ad es.] tra eta dell’epistéme e eta del mito sia

112 «II vero & l'intiero. Ma l'intiero & soltanto I’essenza che si completa mediante il suo sviluppo.
Dell’Assoluto devesi dire che esso € essenzialmente Resultato, che solo alla fine é cid che ¢ in verita;
e proprio in cid consiste la sua natura, nell’essere effettualita, soggetto o divenir-se-stesso» (G. W. F.
Hegel, Fenomenologia dello spirito, cit., I, Prefazione, p. 15). Vale a dire che solo alla fine si vede la
maturazione della verita iniziale — che é dire, in questo caso, la Follia del diventar nulla e da nulla,
libera da ogni limite o impaccio interno (onde tutte le sue negazioni, oltrepassate, sono conservate
come negate).

114



insuperabile, cioé I'impossibilita che nella volonta interpretante [all’interno della stessa
Follia, cioe] non possa apparire cio che supera tale contraddizione [lo stesso errore, ma piu
rigorosamente inteso] e che & appunto I'eta della tradizione epistemica dell’Occidente.
Infatti nel destino appare che, se la contraddizione specifica ed essenziale di quel contenuto
della volonta interpretante che ¢ il mito fosse insuperabile — se cioé il suo superamento
fosse un che di contraddittorio —, tale contraddizione sarebbe e non sarebbe la verita
assoluta dell’esistenza guidata dal mito: lo sarebbe, in quanto tale contraddizione sarebbe
insuperabile; non lo sarebbe, in quanto essa €, appunto, contraddizione; e pertanto, se
esistesse questo essere e non essere la verita assoluta del mito, esisterebbe qualcosa di
contraddittorio, ossia qualcosa la cui esistenza é impossibile (pp. 633-4).

La terra isolata é contraddizione estrema, ’estrema negazione del destino; ma in quanto
tale, ossia in quanto positivo significare del nulla, &€ un essente e come essente & impossibile
che si sottragga al destino della totalita degli essenti, cioé non puod essere qualcosa di
contraddittorio (pp. 615-6).

L’eta della tecnica ¢ la forma di civilta in cui la volonta di affidarsi alla morte per vincerla
raggiunge la sua configurazione pil rigorosa (p. 60).

E un destino che I'errore compia sé stesso e abbia la propria parusia. E non é
forse la “necessita” della parusia dell’errore — di Satana, dell’Avversario, del
Mysterium iniquitatis — il gran presagio di Paolo (2Ts 2, 1-12)? Indovinato nella
fede (dunque nella contraddizione), si, ma pur sempre genialmente avvertito e
fiutato come un “destino” inevitabile — di cui, come pare, la Chiesa, anzitutto a
partire dalle sue maggiori sfere, non sa piu che farsene.

«La notte & avanzata nel suo corso, il giorno € imminente»: scrive Paolo (Rom 1,
12). (E S. Quinzio presta all'immaginario papa Pietro II queste parole: «Dobbiamo
aprire le orecchie del nostro cuore al presentimento di cio che confidiamo essere
ormai alle porte»: ML 86).

Noi pensiamo bensi che la notte sia avanzata, ma ancora molto ci vuole perché
il sentiero della Notte mostri sino in fondo la propria pitt compiuta configurazione.
Il dominio della Tecnica, che non ¢ ancora unita in concreto e consapevolmente
con il “sottosuolo della filosofia del nostro tempo” (Leopardi, Nietzsche, Gentile),
come lo chiama E. Severino - 1a dove si mostra la “necessita”, sulla base della
persuasione che il diventar nulla e da nulla ¢ “evidente”, che “Dio & morto”, e
dunque che non c’¢ alcun limite di diritto che pud sbarrare definitivamente la
strada alla volonta di potenza tecno-scientifica —, mantiene, per tale temporanea
mancata congiunzione, una configurazione priva di “fondamento”. In queste
condizioni la Tecnica puo anche toccare il cielo, ma restando turbata se qualche
voce del passato le dice che non lo si deve fare e che percio, cosi operando, viola
I'Inviolabile. Salvo che tale correlazione - cui la tecnica (e dunque la stessa
filosofia) & destinata: un “matrimonio che s’ha da fare”! - & proprio in grado di

115



mostrare in concreto che non esiste alcun Inviolabile e che il cammino della volonta
di potenza non puo presentare che ostacoli di fatto — come tali transitori.

Ad eccezione, si diceva, dell’Ostacolo supremo: la morte in quanto diventar
nulla. Ché questa ¢ in concreto la Tecnica stessa alla sua stessa radice
trascendentale.

Cosi pero - lo sappia sin d’ora — essa non potra mai dire: «La morte ¢ stata
ingoiata nella vittoria. Dov’é, o morte, la tua vittoria? Dov’é, o morte, il tuo
pungiglione?» (1Cor 15, 54-55).

Per mirabolante che possa mai essere (nell’allontanare il dolore dalla sfera dei
mortali, inclusi animali e piante — ove tuttavia I'esser mortale di ciascuno ¢
destinato a restar tale), il futuro piu lontano della Tecnica ¢ e sara intriso del
passato piu remoto, soprattutto in relazione alla svolta ontologica-greca onde il
mitologico e indeterminato “diventar altro e da altro” si € specificato, insieme, come
“diventar nulla e da nulla”.

In questa cornice, non gia da un “puro dopo” sono attesi i mortali, ma dallo stesso
- essenzialmente “impuro” - prima. Anche l'eccezionale esito escatologico-
apocalittico evocato dal cristianesimo ¢ solo vagheggiato dall’immaginazione come
“puro”, portando inconsapevolmente in sé, invitto, il nemico. «L’ultimo nemico ad
essere annientato (katopyeitat) sara la morte», scrive entusiasta Paolo (1Cor 15,
26).

Ma che vittoria puo mai essere, quella sulla morte intesa come annientamento,
I’annientarla? Non é forse cosi insuperabilmente confermata?

NOTA: Sulla fede come contraddizione (negata dal destino)

Sin dalle sue origini, in fondo, il cristianesimo non si riduce a “fideismo” o la fede
certamente richiesta non ¢ intesa senza aiuto della ragione: gia san Paolo - per il
quale «se tu professerai con la tua bocca Gesu come Signore, e crederai nel tuo
cuore che Dio lo ha resuscitato da morte, sarai salvato» (Rm 10, 9) — esorta a offrire
a Dio il «rationabile obsequium vestrum» (ibid., 12, 1). Si tratta in nuce di
quell’unita di ragione e fede, che da Agostino ad Anselmo a Tommaso sino ai giorni
nostri (pensiamo in particolare alle encicliche e agli interventi di Giovanni Paolo II
e Benedetto XVI) é stata sempre confermata.

Verissime le conoscenze che appartengono alla conoscenza naturale (secondo
I'incontrovertibilita “aristotelica” dell’epistéme), dice Tommaso (cfr. Summa contra
Gentiles, 1, 7), ma parimenti veri i contenuti di fede della Sacra Scrittura, essendo
stati evidentemente rivelati da Dio all'uomo (cfr. ivi). I primi formalmente superiori
ai secondi, riconosce Tommaso, in quanto “costringono” all’assenso, i secondi
tuttavia pit decisivi per il senso complessivo dell’essere tutto e per la salvezza
personale (si che la ragione separata dalla fede non capisce davvero né puo salvarsi,

116



mentre la fede separata dalla ragione, in fondo ne sa ben di piu di quella e si
salva)!'3. Pur riconosciuta importante e “autonoma” — in quanto capace di mostrare
la non-necessita delle negazioni dei contenuti di fede (non I'impossibilita,
altrimenti essendo in grado di dimostrare 'opposto, rendendo verita di ragione cio
che la oltrepassa), oltre che di dimostrare i preamboli stessi della fede: su tutti,
esistenza di Dio (che solo la fede puo identificare come il Dio di Gesu Cristo) —, la
ragione ¢ comunque giudicata tale (=vera ragione) dalla fede. Entrambe vere, son
dunque fra loro in relazione d’armonia: non si possono contrastare. Se allora
contrasto vi &, € da imputare a un abuso di ragione, che la fede puo smascherare
come ragione falsa, malamente esercitata, dunque da correggersi. Gratia non tollit
naturam sed eam perficit: i contenuti soprannaturali della fede non schiacciano i
contenuti naturali della ragione, conducendola piuttosto a quel culmine che da sola
non potrebbe conseguire. Aristotele “cristianizzato” (Avicenna, ammirato da
Tommaso, e poi Averroé¢ tentavano lo stesso cammino in relazione alle verita di
fede del Corano).
Scrive allora E. Severino:

Nella dottrina della Chiesa, 'affermazione dell’armonia di fede e ragione non riesce ad
essere piu che un atto di fede. Ma la Chiesa, da un lato evita di qualificare tale affermazione
come un atto di fede - e in questo modo lascia che essa funzioni di fato come una verita di
ragione (e quindi la Chiesa si pone, di fatto, come depositaria esclusiva anche della verita
filosofica); dall’altro evita anche di qualificare esplicitamente tale affermazione come verita
di ragione, giacché non puo non rendersi in qualche modo conto che con questa seconda
qualificazione sarebbe proprio essa Chiesa a negare quel carattere soprannaturale della
verita cristiana, che ha inteso invece difendere contro la gnosi.

L’atteggiamento esplicito della Chiesa risulta quindi da una duplice incoerenza: 1) si lascia
che di fatto funzioni come “verita naturale” cid che in verita é soltanto un atto di fede; 2) si
evita di qualificare come “verita naturale” cio che di fatto si lascia funzionare come “verita
naturale”. In questo modo, la dottrina della Chiesa ¢, insieme, “fideismo” e “gnosi”!!4,

A piu ripresa nella sua Opera Severino ¢ tornato sul nesso contraddittorio di
ragione e fede. Ad esempio, ne GIi abitatori del tempo (op. cit.), ove (p. 154) si
mostra che la fede puo tentare (ritardando la capitolazione) di reggere all’accusa di
essere, di suo, contraddizione (fede e dubbio, SI e NO), dunque un’impossibilita
(espressione di una coscienza che crede e non crede al tempo stesso), in quanto il
credere e il dubitare della stessa coscienza, si puo rilevare, sono tali a condizioni
diverse: crede de eodem, ma non sub eodem (=sottostando a diverse condizioni:
crede come fede o volonta, non crede come intelletto o ragione). Cio, proprio per
mostrare che la contraddizione in cui consiste la fede ¢ cosi solo spostata mediante

113 «Balzan su gli ignoranti e si rapiscono il cielo», scriveva con amara auto-ironia Agostino; «e noi,
con tutto il nostro sapere vuoto di slancio, ecco, ci ravvoltoliamo nella carne e nel sangue!»
(Confessioni, VIII, 8).

114 E. Severino, Essenza del nichilismo, cit., p. 336,

117



I'uso di una maschera in cui la stessa opposizione di partenza (credo/non credo)
cerca di nascondersi nel segno della “diversita” fede/ragione. Quasi che i due non
la ripetano simpliciter: opposti, non diversi! Le radici rispettive di due opposti non
possono essere una coppia di diversi. Come per Cristo le due nature — umana e
divina — non sono due “diversi” (come vorrebbe Tommaso: cfr. cap. II, § 2, nota 26)
a corrispondente fondamento dell’opposizione mortale/immortale, ma questa
stessa opposizione colta alla sua radice, cosi per il binomio fede/ragione (e per il
binomio costituito dal «concetto che la fede ha del rapporto fede-ragione e il
concetto che ne ha la ragione»: cfr. ibid., p. 168), a fondamento dell’opposizione
credere/non credere!. «E vero che il non dubitare sussiste in quanto la coscienza
é fede, mentre il dubitare sussiste in quanto la coscienza é ragione; ma dal punto
di vista della teologia cristiana cid non puo significare che le coscienze siano due.
Si che l'unita della coscienza del credente ¢ contraddizione proprio perché e,
insieme, [1'opposizione e non la non contraddittoria diversita di] fede e ragione»!16.
Laddove opposita dici vere non possunt de eodem sub eodem.

Pili in generale: una volta che un essente mostra inequivocabilmente il proprio
essere una contraddizione (=impossibilitato allora ad esistere: un essente
contraddittorio non é, € nulla), allora ogni tentativo di differenziare il sub eodem
per legittimarne 'esistenza altrimenti impossibile, ¢ destinato al fallimento. Stante
quello status, non pud trattarsi infatti che di una “diversita” apparente, trovandosi
a “fondare” un’opposizione reale onde gli opposti sarebbero predicati con “verita”
de eodem sub eodem. Non pit dunque che una maschera che tenta di nascondere
I'insuperabile opposizione che si manifesta ed evidenzia nell’essenziale squilibrio
da cui si muove (e a cui, nonostante la retorica, si torna ripetendolo).

«L’aver fede [in quanto autocontraddizione, dunque in quanto impossibilita e
nulla] é pertanto vivente solo in quanto si isola, da un lato, dal proprio esser dubbio
e, dall’altro, dal proprio esser negata [in quanto contraddizione]. L’isolarsi €
opporsi a cio da cui ci si isola. Lo scopo della fede ¢ tener fermo (affermare) un
certo contenuto; lo scopo del dubbio e della negazione € smuoverlo. La fede vive e
vince il dubbio e il proprio esser negata solo in quanto, anche qui, fa si che il proprio

115 Se la filosofia, in quanto cura per 'incontrovertibile, nasce in opposizione al mito in quanto fede,
cioé volonta che le cose stiano in un certo modo, & poi “necessita” che lo sviluppo nichilistico del
concetto di “diventar nulla e da nulla” conduca all’identita di Ragione/Pensiero e Volonta: identita di
Teoria e Prassi (siano T e P): Gentile. Si rilevi: “identita” che mantiene tuttavia al proprio interno la
differenza — come pur voleva Croce, che perod intendeva la distinzione come esterna (T e P: due
categorie) e percio infine come separazione (concepita allora T come passivita e rispecchiamento,
I'idealismo sarebbe perduto: qui, 'opposizione di Gentile) -, giacché T non significa immediatamente
P e viceversa: T & auto-contemplazione di sé in quanto P: differenza interna all’identita: ove «[’attore
& spettatore di sé stesso»: G. Gentile, La riforma dell’educazione, Sansoni, Firenze 1955, p. 97. (In cui,
appunto, lo “spettatore, non ¢, in quanto tale, “attore” e viceversa: I'identita T/P implica infatti una
loro differenza; non & come dire che T ¢ T o che P ¢é P. Differenza, si: Croce; ma interna all’identita
concreta loro: Gentile. Avevano entrambi ragione, avendo entrambi torto).

116 E, Severino, Gli abitatori del tempo, cit., p. 168.

118



scopo si sostituisca allo scopo del dubbio e della negazione [...] Spingendoli al di
fuori del linguaggio, nell’inconscio: credendoli un nulla»!!” . In quanto poi ¢ chiaro
che I'apparire di un problema ¢ I'apparire di una contraddizione, giacché «si ¢
costretti a conferire ugual valore ad asserti tra loro contraddittori»!!8, segue che
«poiché la coscienza dubitante ¢ una coscienza che ¢ nel problema, essa non sfugge
alla contraddizione [=parita di tesi e antitesi]», che, nella propria consapevole
insoddisfazione, la coscienza inquieta nega bensi, ma nell’attuale impotenza di
riuscirci effettivamente (apparendo quella perd, quanto meno, come non-verita: si
che manifestandosi gia come negata, benché solo formalmente o nelle intenzioni,
la contraddizione puod cosi temporaneamente esistere ed apparire)!’. Laddove
tuttavia ed infine la contraddizione puo esistere ed apparire come tale solo in
quanto in ultimo il suo contenuto ¢ la contraddizione come negata ed
effettivamente negata (non solo nell’inefficace intenzione). Ma allora

come negata da ultimo dal destino che avvolge la terra isolata, giacché se fosse negata
soltanto da una negazione che appartiene alla terra isolata, questa negazione sarebbe una
fede, quindi dubbio, quindi problema, quindi contraddizione che per esistere richiede a sua
volta di essere [effettivamente] negata, e da ultimo negata dal destino. In quanto € ed appare
come negata, la contraddizione non é un inesistente; ma € un essente, ossia € il positivo
significare del nulla'?.

(Si richiami che in quanto senz’altro non negata, I’apparire come tale della
contraddizione - cio¢ come pura — implicherebbe necessariamente I'impossibilita
— oltre che del contenuto auto-contraddittorio — dello stesso “contraddirsi” della
coscienza, in quanto sede attuale di persuasioni opposte, ad essa inerenti sub
eodem)'?,

117 E. Severino, Storia, Gioia, cit., p. 86

118 E. Severino, Studi di filosofia della prassi, Adelphi, Milano 19621, parte seconda, cap. 1, §§ 1-2.
119 Cfr. E. Severino, Essenza del nichilismo, cit. pp. 432-3 e, dello stesso autore, Destino della
necessita, cit., pp. 472-3.

120 E. Severino, Testimoniando il destino, cit., pp. 317-8

121 Sulle condizioni che renderebbero impossibile I’esistenza dell’errante (cioé non solo dell’ente
contraddittorio, ma della stessa coscienza contraddicentesi, che € a sua volta un ente), cft. E. Severino,
ad esempio, Essenza del nichilismo, cit., p. 428. Ed é chiaramente mostrato da Severino (in una
molteplicita di luoghi della sua Opera) che «!’inesistenza del contraddittorio non implica I'inesistenza
del contraddicentesi: innanzitutto quando il pensiero che si contraddice non sa di contraddirsi» (Cosa
arcana e stupenda, cit., p. 362). L'inerire di tesi e antitesi alla stessa coscienza rendendola un
impossibile essente contraddittorio richiede infatti il loro apparire ad essa come tali, ma allora
lapparire dell’antitesi renderebbe impossibile I’apparire della tesi e viceversa: «Se pertanto ’apparire
della contraddizione ¢ il puro apparire della tesi e dell’antitesi (ossia & I’apparire della contraddizione
pura, della contraddizione in quanto tale), allora la tesi appare e (in quanto appare anche ’antitesi)
non appare, e 'antitesi appare e (in quanto appare anche la tesi) non appare» (E. Severino, Destino
della necessita, cit., p. 469). Se cosi invece non appaiono (se cioé non sono un per sé dell’errante), esse
si contraddicono bensi ma non sono piu contrari che ineriscono alla stessa coscienza, che infatti non

119



Laddove, cristianamente, le veritates fidei che si aggiungono ai preambula (in
testa, 'esistenza necessaria di un Essere immutabile infinito: il Dio della filosofia),
per quanto per sé stesse dubitabili (in quanto la fede ¢ argumentum non
apparentium: Eb 11, 1) e anzi false, in quanto assunte come sovrastruttura rispetto
al diventar nulla e da nulla, invece in relazione all’autentica verita dell’essere,
affermando la destinazione all’eternita di tutte le cose (uomini e natura), sia pur
attraverso il cerchio quadrato della “resurrezione”, non possono non presentarsi
come l’icona stravolta e folle del destino. Un grandioso tentativo di testimonianza
dell’esser sé dell’ente, all’interno della persuasione malata che I'esser sé non € una
necessita, appartenente come tale all’ente in quanto ente, ma un “dono” di Dio,
offerto a ci0 che sibi relictus ¢ sé stesso, essendo, insieme, un incessante diventar
altro/nulla. E che se in Cielo non ¢ pit un diventar nulla, non per questo cessa di
essere un “dono” (ricevuto come tale ab extra).

Ancora una volta il grandioso affresco cristiano circa Iescatologico “dopo” si
mostra come purezza mal cercata e percio inevitabilmente mancata.

& davvero convinta di cio che, contraddicendosi, pur afferma. «Infatti non & necessario che le cose
che uno dice, le pensi anche» (Aristotele, Metafisica, 1500 b, 25-26).

120






III

FERDINANDO TARTAGLIA, PROFETA DEL DESTINO

1. IL “DIO” NECESSARIO E IL DIO IMPOSSIBILE

«La struttura originaria del destino ¢ l'unita dell’élenchos della negazione
dell’esser sé dell’essente e dell’élenchos della negazione dell’essente che appare»’.
Ove le “due” confutazioni sono in concreto lo stesso. In relazione alla «forma pit
radicale dell’élenchos»? indicata in Essenza del nichilismo (op. cit., “Ritornare a
Parmenide”, § 6), I'identita dell’élenchos relativo alla negazione dell’esser sé degli
essenti (sia E1) e dell’élenchos relativo alla negazione degli essenti che appaiono
nel cerchio del destino (sia E2) «¢é essa stessa radicale»?.

“Forma piu radicale”, nel senso che: 1. la negazione universale dell’esser sé
dell’essente (=la negazione universale dell’opposizione/differenza degli
opposti/differenti), individuando l'opposizione universale negata (giacché la
negazione in parola si oppone al proprio altro, non potendo vivere altrimenti che
come un modo dell’esser sé), ne presuppone - affermandolo, dunque
implicitamente auto-negandosi — il suo (individuato) apparire* 2. la negazione
limitata o specifica dell’esser sé (negazione dell’opposizione, cioe della differenza,
ad es., fra X e Y), includendo l'opposizione negata (giacché la negazione deve

1 E. Severino, Oltrepassare, cit., p. 249.

2 Ibid., p. 255.

3 Ivi.

4 In questo primo aspetto, e cioe cosi inteso, I’élenchos «non mostra che la negazione dell’opposizione
universale implichi e si fondi [implicitamente] sull’affermazione dell’opposizione universale» (E.
Severino, Essenza del nichilismo, cit., p. 44), ma, appunto, sull’affermazione (in actu exercito), dunque
sull’apparire, di un’individuazione di essa. Il che significa che tale negazione non puo avere (come
pur vorrebbe) valore universale e che, in questo senso, non (ancora) in ogni senso, € autonegazione.
(Potendo dunque tornare alla carica come negazione limitata dell’'opposizione degli opposti e cioé
ritenendo che al di la della propria riconosciuta contraddittoria determinatezza — opposta, come tale,
nel suo esser sé, all’altro da sé —, gli essenti non si oppongano fra loro: X=Y). Cfr. pero nota 11, in cui
si mostra che 1'élenchos della negazione dell’opposizione universale, se non si considera solamente
la particolarita dell’esser sé in cui consiste la negazione in parola, si fonda non semplicemente su una
parte di cio che nega (cioé su quell’essente costituito dall’apparire della negazione in parola), ma
sull’intero stesso, cioé sulla stessa opposizione universale — che deve pur apparire come tale,
tacitamente affermata allora, per poter essere negata. Si tratta del “passaggio” dalla prima alla seconda
figura, pit ampia o di maggior portata, dell’élenchos: (oltre al gia citato luogo di Essenza del
nichilismo, cfr. pp. 116-33).

122



contenerla come tale per poterla negare: ¢ cioé necessario che X e Y appaiano
«come diversi affinché la negazione affermi I'identita dei diversi»)’, ne presuppone,
insieme, il suo apparire.

La negazione dell’esser sé/non esser 'altro (come opposizione universale e
particolare) ne presuppone I'apparire (sia della stessa valenza universale, sia della
sua negazione in quanto ne ¢ individuazione, sia delle opposizioni particolari — ad
es. fra X e Y -, che per essere negate, devono di necessita apparire come tali,
altrimenti non sarebbe negato il destino in quanto affermazione della differenza dei
differenti): la negazione dell’esser sé (ne) presuppone I'apparire®. E viceversa.
Infatti, analogamente e reciprocamente, come la negazione dell’apparire in
generale, presupponendo il proprio stesso individuato apparire, presuppone I’esser
sé dell’apparire negato (e di sé stessa), cosi la negazione dell’apparire di cio che
nello specifico, appare, oltre a presupporre, per poterlo negare nella configurazione
che gli ¢ propria (=proprio quella cioé¢ e non altro), 'apparire di quella
configurazione, presuppone, insieme e parimenti, ’esser sé (dell’apparire) del “cio
che”. E insomma, se la negazione dei due capisaldi del destino — ’esser sé dell’essere
e I'apparire dell’essere — mostra tale reciprocita fra di essi’ & perché, alla radice,
I'apparire implica di necessita e immediatamente I'esser sé/non esser l'altro da sé
(di sé apparire come di ogni “ci0d che” che appare) e a sua volta 'esser sé/non esser

5 Ibid., p. 257.

6 La negazione dell’esser sé richiede e presuppone Iapparire dell’esser sé; ché altrimenti neppure
potrebbe negarlo. Segue allora che «l’autonegazione della negazione dell’esser sé &, insieme,
autonegazione della negazione dell’apparire dell’esser sé» (E. Severino, Testimoniando il destino, cit.,
p. 70). Del resto, se I'affermazione dell’esser altro avesse “verita”, allora ’esser altro sarebbe pur quello
che &, apparendo dunque identico a sé come “esser altro”. In guisa che allora, proprio cercando di
esser quel che vuole essere, sarebbe altro da esso! Sarebbe sé, proprio affermando il non esser sé. Ma
la negazione dell’esser sé é tale solo se ad esser identico all’altro da sé é I'esser sé, «cioé solo se I'esser
sé appare, e pertanto solo se cio che tale negazione intende negare appare. L’apparire dell’esser sé &
cio per cui la negazione dell’esser sé puo essere; si che tale negazione nega cio per cui essa &, ossia &
autonegazione» (ivi).

7 Come la negazione dell’esser sé, universale e particolare, implica comunque I’apparire dell’esser sé,
si che negando l'esser sé, si nega |’apparire dell’esser sé; cosi la negazione dell’apparire, universale e
particolare, implica I’esser sé, si che negando l'apparire, si nega I’apparire dell’esser sé dell’apparire.
“L’apparire dell’esser sé dell’apparire” e non solo I’“esser sé dell’apparire”: infatti si deve dire che se
I’essente (tranne quell’essente che & ’apparire: universale e particolare) € solo essente e non anche
apparire, invece 'apparire (empirico e molteplice; e trascendentale, nell’unicita della sua forma) &
apparire e, insieme, essente (=quell’essente che ¢ lo stesso apparire). Per cosi dire, rispetto all’essere,
I’apparire ha natura “doppia”. (Cosi Fichte, vede bene, ad esempio, che se I'lo & coscienza ed essere,
cioé quell’essere che e 1'Io, ’essere ¢ solo essere e non anche coscienza: percio I'lo pud produrre
Pessere, producendosi, e non viceversa). E pero si ritorni alla nota 89 del cap. I, in cui, in base alle
ragioni cola esposte, si rileva che ogni essere che appare ¢ a sua volta apparire dell’essere. In questo
senso, la reciprocita & davvero perfetta. Il che non significa naturalmente che “essere” significhi
“apparire” e cioé che I'incontraddittorieta sia la luce in cui sono manifesti gli essenti (ma che l'essere
& tanto “doppio” quanto l’apparire, nella misura in cui I’essere che appare &, di suo — come si mostra
nella nota citata —, apparire dell’essere. In termini tradizionali: essere non significa “coscienza”, ma
ogni essere € a sua volta coscienza dell’essere. Da lungi, Leibniz lo intuisce).

123



Ialtro da sé implica di necessita e immediatamente 'apparire (di sé e di ogni “cid
che”). Reciprocita assoluta e dunque identita concreta di L-immediatezza ed F-
immediatezza (la negazione dell'una costituendosi come la stessa negazione
dell’altra)s.

Cio significa che «la struttura di E1 [=élenchos originariamente appartenente
all’esser sé: immediatezza logica] e di E2 [=élenchos originariamente appartenente
all’apparire: immediatezza fenomenologica] ¢ cioé identica. Propriamente, anzi,
non esiste E1 e E2, ma l'unico élenchos della negazione del destino dell’apparire
dell’esser sé [corsivo ns.] degli essenti, I'unico élenchos che, da un lato, si rivolge
alla negazione dell’esser sé degli essenti, dall’altro alla negazione dell’apparire
degli essenti che appaiono nel cerchio del destino»’.

Su questa incontrovertibile base, qui sommariamente delineata — che si puo
super-sinteticamente riassumere anche cosi: l'esser sé/non esser altro da sé
dell’essente che appare, e che appare come cio la cui negazione € autonegazione, ¢

8 Questo, anche se 'immediatezza fenomenologica presenta una maggiore articolazione: se infatti &
“facile” (“immediato”) sostenere che non c’¢ apparire senza esser sé/non esser l'altro da sé
(dell’apparire, trascendentale ed empirico, oltre che di cid che appare), meno semplice si mostra I’altro
lato, quello per cui (in opposizione alle resistenze della gnoseologia realistica) si afferma che non c’é
esser sé/non esser 'altro senza apparire (il che pud percid non sembrare altrettanto “immediato”). Se
cioé all’apparire appartiene immediatamente I'esser sé, si puo dire che altrettanto immediatamente
appartiene all’esser sé 'apparire? Anche: se, in quanto affermato o negato, I’esser sé necessariamente
appare, si puo dire che l'apparire gli appartenga anche al di fuori dell’esser affermato o negato —
dunque al di fuori dell’apparire attuale che lo afferma o lo nega? Giacché sembra difficile attribuirgli
la stessa immediatezza riconosciuta all’esser sé implicato dall’apparire (che in ogni caso,
immediatamente, € un che di determinato: sé e non altro da sé). Laddove, rispondiamo alla domanda,
& invece proprio immediato (secondo una concretezza che si porta in seno la propria interna
mediazione, negativa dell’astrattezza realistica) che l'esser sé/non esser laltro da sé richiede
immediatamente il proprio apparire giacché senza, non si costituirebbe come tale, si che
I'immediatezza dell’esser sé/non esser l'altro é la stessa immediatezza del suo apparire. Cfr. cap. I,
nota 85. (D’altra parte se il versante fenomenologico-immediato del destino richiede linterna
mediazione consistente nella negazione della contraddittoria gnoseologia realistica, per la qual teoria
Pesser sé in essa pur appare, ma solo nella forma dell’in sé — X, come noema isolato e non come
apparire (di X) dell’apparire di X, onde come X=X -, dunque inetto ad escludere di non esser altro; il
versante logico-immediato ha esso pure una mediazione interna (all’immediatezza concreta): quella
per cui, se ¢ immediatamente innegabile che ci6 che appare sia in ogni caso un esser sé/non altro da
sé, tale esser sé non puo pero esser inteso limitatamente al tempo in cui lo é, giacché anche in questo
caso sarebbe negato come tale, onde & necessario che a tale concreta immediatezza appartenga
originariamente la negazione di questa negazione, in cui consiste poi I’élenchos della negazione
dell’esser sé; laddove, stiamo dicendo, all’élenchos della negazione di cio che appare, si aggiunge,
originariamente, I’élenchos della gnoseologia realista; o I’élenchos che originariamente appartenente
al versante dell’apparire vale in concreto su entrambi i versanti: immediata negazione della negazione
di cio che appare: se si nega cio che appare lo si nega in quanto appare e immediata negazione del
realismo: 'apparire appartenendo di necessita all’essenza dell’ente in quanto tale).

9 Ibid., p. 253. In questo secondo lato costituendosi originariamente anche come negazione del
realismo (in cui consiste poi un’ulteriore forma di inconsapevole negazione dell’esser sé/non esser
Paltro, giacché separato dall’apparire 'ente non puo esser davvero sé — solo un isolato X, non X=X -
ad esclusione del suo esser altro da sé). Cfr. nota prec.

124



I’essenza dell'Incontrovertibile: I'aurea porta d’ingresso del destino —, cui Severino
ha dedicato nella sua Opera un’incessante, profondissima e impareggiabile analisi
(un formidabile “esercizio diaporetico”, in cui sono anticipate le obiezioni piu
radicali che si potrebbero muovere al destino, affinché ne risalti, per contrasto
“dialettico”, l'irremovibile stabilitd), trova fondamento la tesi centrale circa
I'eternita dell’ente in quanto ente. Teorema, come tale “mediato”, solo all’interno
dell'immediatezza concreta dello stesso (apparire dell’) esser sé immediato. Vale a
dire: esser sé (dell’ente in quanto ente, dunque di ogni ente), immediatamente,
significa: non esser I’altro, dunque non diventar altro, dunque non diventar nulla,
dunque essere eterno. Ove, si diceva, ogni “dunque” esprime una mediazione (o
sintesi a priori) all'interno dell’immediatezza concreta (dell’analisi).

Lo stesso — ma senza “mediazione”, giacché si tratta del medesimo espresso in
tre modi differenti (diverse le parole a indicare la stessa cosa) — vale per i “tre”
principi primi della “logica” - distolti perd dall”’evidenza” del diventar altro e
dunque dalla loro valenza meramente formale: se Uente ¢, allora ... —, in guisa che
il principio di identita, di non contraddizione e del terzo escluso vadano
riconosciuti come differenze all’interno della immediatezza concreta loro, onde
ciascuno dei “tre” momenti astratti si mostri come 'unita concreta di tutt’ e tre'’.

In questo senso dovra dirsi che 'eternita dell’essere, cioe di ogni essente, anche
del pit “insignificante” (senza il quale allora il Tutto stesso, per assurdo, verrebbe
meno), € una verita Immediata. Altrimenti, riconosciuto il carattere di
immediatezza alla negazione che I'ente sia niente (“I'essere non € non essere”),
porre come senz’altro “mediata” l'eternita della totalita dell’ente significherebbe
che, stando sul piano di quell’immediatezza ammessa, non si potrebbe escludere
che l'ente in questione possa diventare (e cosi essere) niente. Il risvolto
del'immediata esclusione di cio!!, consistendo nell'immediata e innegabile

10 Se infatti, poniamo, I'identita pretendesse esser tale separatamente dalla non contraddizione, allora
A sarebbe identico a sé: A=A, senza perd poter escludere (se non per volonta e fede) di non esser
laltro da sé (A=non-A). Cosi A, che-non-é-non-A, la non contraddizione, separato dall’identita con
sé (A=A), non potrebbe escludere (se non per volonta e fede) di non essere A. Analogamente A, che
€ 0 A oppure non-A, separato da A=A e da A-non-é-non-A, non potrebbe escludere (se non per
volonta e fede) di non esser né A né non-A (si che, non costituendosi la base della loro reciproca
esclusione, non potrebbe costituirsi l'esclusione di un “terzo”). Pil in generale: in modo
impareggiabile, Severino mostra che la “logica” non & veste esterna e per sé neutra, variamente
adattabile a questo o quel contenuto, ma la struttura necessaria dell’essente in quanto apparire
dell’esser sé. Non dunque “costrutto mentale” esterno rispetto all’essente (“logica” di contro a
“ontologia”), appartenendo invece originariamente all’ente nel suo manifestarsi (identita concreta di
logica e ontologia).

11 La cui negazione si risolverebbe in immediata autonegazione: la negazione dell’opposizione
universale dell’ente e del niente se da un lato si oppone a sua volta al suo altro, manifestandosi come
individuazione di ci6 che nega, dall’altro, in quanto negazione della differenza dell’ente e del niente,
non pud non averla presente — in generale e nello specifico: X non é il suo altro: X none Y, Z, K...; X
non ¢ il niente - come il positivo ma sottaciuto fondamento del suo stesso negare, si che la negazione
si fonda sull’apparire di cio che rifiuta. Il fondamento della negazione del destino (cioé dell’errare) si

125



affermazione dell’eternita dell’ente in quanto tale. Altro I'immediatezza astratta,
altro I'immediatezza concreta, inclusiva delle sue proprie “mediazioni” e, in questo
senso, immediatezza mediata (come a suo modo, sia pur nell’isolamento, aveva
intuito Hegel).

Su questo innegabile fondamento appare ulteriormente la necessita del
“« » . . . . s . B .
teorema” — a sua volta immediatamente implicato dall’apparire dell’esser sé — che

fonda implicitamente su quello stesso che, sottaciuto, la negazione nega. Si puo dire sia che il positivo
significare del nulla (=I’essere dell’errare) si fonda su ci6 che sottobanco rifiuta, sia che, in concreto,
consiste in quel che rifiuta (nel primo caso distinguendo la negazione da cid che la fonda, nel secondo,
prendendoli insieme ed assumendo tale insieme come la negazione in parola in quanto unita di sé e
del proprio sottaciuto fondamento). In ogni caso, si dice qui — ampliando il valore dell’élenchos come
& esposto in nota 4 - che la negazione dell’opposizione universale non si fonda solamente sul suo
essere individuazione dell’opposizione universale, dunque sull’affermazione implicita di una parte di
cio che nega, ma, insieme, sull’'universale opposizione stessa — che per essere negata deve
necessariamente apparire —, in tal senso affermando tacitamente I’intero stesso che ci si trova a
negare. Se infatti il significato “opposizione del positivo e del negativo” non apparisse nel senso di
opposizione o differenza, ma come sinonimo di identita — di ogni cosa con ogni altra: X sinonimo di
Y -, negandola non si negherebbe il destino, anzi lo si affermerebbe correttamente. Per negare il
destino € necessario allora che il significato di opposizione/differenza appaia come tale. Ma allora
negandola ci si troverebbe a negare 'opposizione simpliciter non una sua parte cioé quello che
tacitamente, per poterlo effettivamente negare, si tien pur fermo: af-fermato. Cio significa che la
negazione, comunque si esprima, della diversita dei diversi é costituita dall’apparire della diversita
dei diversi, cioé dall’apparire che i diversi sono diversi, pertanto tale negazione & auto-negazione. E
certo, anche per negare lidentita (universale e particolare) dei differenti é necessario che tale
significare appaia e dunque sia a sua volta posto, affermato, ma affermato come significato che nega
quello stesso che af-ferma (volendo cioé tener ferma “I'identita dei non identici”), dunque come
significato auto-negativo, che non riesce a porsi e a vivere (in tal senso contraddicentesi), percio
esistente non in quanto tale, ma solo pilt che come positivo significare di un contenuto nullo:
presupposto dal destino appunto in questo modo incontraddittorio. Il destino nega dunque cio che,
come tale, non sta in piedi, perché implicitamente pone quello stesso che esplicitamente rifiuta (i
differenti devono infatti essere e apparire come tali se di essi & posta I'identita, essendo dunque
differenti e non differenti, identici e non identici: ove 'apparire di uno dei due lati é apparire della
negazione dell’altro e dunque é il non apparire dell’altro — come puro, non negato. Oppure: apparendo
I'un lato e anche Ialtro, allora il primo appare e insieme non appare — e viceversa). In tal senso, il
destino pone e cioé afferma a sua volta quel che nega solo pit che come positivo significare di nulla.
Di contro, la negazione del destino nega invece un contenuto (la diversita dei diversi), che non ¢é auto-
negativo (che non afferma cioé quello stesso che nega auto-togliendosi e cioé contraddicendosi), si
che negandolo (in actu signato), lo afferma, cioé lo tien-fermo in quanto tale cioe simpliciter, non in
quanto auto-negativo e percid come positivo significare di nulla (oltre che, in quanto negazione
universale, essendo un’individuazione di cio che nega). Laddove ribadiamo, il destino presuppone cio
che di suo non riesce ad essere se non come errare e cioe come positivo significare di nulla. Giacché
per sé preso si tratta di un significare che si auto-elimina, negando in actu signato quello stesso che
afferma in actu exercito. Il destino nega dunque un’autonegantesi affermazione e cioé un
autonegantesi negazione dell’innegabile. (Ove dev’esser chiaro che un significato non si auto-nega
perché contraddittorio, ma e contraddittorio perché si auto-nega e cioé esiste proprio in quanto non
esiste quello che afferma, necessitando, per essere, di quello stesso che rifiuta - altrimenti
presupponendo senz’altro il valore del principio di identitd/non contraddizione come fosse un
intoccabile dogma).

126



ogni sopraggiungente, nell’apparire trascendentale, sia oltrepassato (cfr. La Gloria
e Oltrepassare), né dunque possa darsi suggello definitivo al “cammino” che appare
in ogni cerchio del destino. Che si mantiene dapprima all’interno della “terra
isolata” (rispetto al destino), poi, al di 1a di essa, in un percorso che & detto “Gloria”
(se infatti un sopraggiungente fosse inoltrepassabile e chiudesse al sopraggiungere
ulteriore, allora si legherebbe con necessita allo sfondo trascendentale, in guisa che
un nesso necessario che, come tale, non puod incominciare, incomincerebbe)!2.

Ma la terra isolata ¢ appunto un sopraggiunto (e non gia da sempre, altrimenti
il passato sarebbe infinito e non apparirebbe il presente) — laddove I’errore non
sopraggiunto appartiene, come formalmente negato, all’Originaria verita —, percio
Severino puo scrivere che «é necessita che, dopo il tramonto dell’isolamento della
terra — e dunque dopo il tramonto della “vita” e della “morte”, della “volonta” e
dell’””’abulia” - 'uomo sia I'inesauribile apparire della liberta della Gloria dalla terra
isolata»'®. Lungo tale infinito sentiero fulgente — la Gloria della “terra che salva”
liberando il destino dall’isolamento che lo contrasta —, 'apparire infinito del
destino, la Gioia, si mostra in modo sempre piu concreto. (Ove il tramonto
dell’isolamento, in quanto incominciante, come tale necessariamente
oltrepassabile, presuppone, in ogni Io del destino, un Inizio/Alfa - ripetiamo: se il

12 Cfr. cap. I1, § 3, nota 86. Ed é chiaro che ogni essente € necessariamente ed eternamente legato allo
sfondo di ogni Io trascendentale del destino (connesso cioé alla struttura originaria), essendo tuttavia
congiunto allo sfondo non in quanto sfondo (come se lo sfondo trascendentale, per esser tale, avesse
bisogno dell’apparire di questa, pur eterna, pioggia). «Cio che incomincia ad apparire non appartiene
necessariamente alla dimensione senza di cui, nel cerchio finito del destino, non puo apparire alcun
essente [...] Lo sfondo é un essente, e ogni essente € necessariamente unito a ogni altro essente
(giacché ogni essente € eterno); quindi anche gli essenti che incominciano ad apparire [nel loro stesso
legame con lo sfondo: cio che appare, apparendo unitamente al suo apparire, empirico e
trascendentale] sono necessariamente uniti allo sfondo. Ma gli sono necessariamente uniti in quanto
€ un essente, non in quanto esso ¢ lo sfondo» (E. Severino, La Gloria, cit., pp. 92-3), Si pu0 anche dire:
non in quanto costituiscano un eterno tratto dell’lo trascendentale del destino, stante che I’eternita
di questa pioggia, ad esempio, non ¢é tuttavia condizione dell’apparire di ogni altro essente: se lo fosse
apparterrebbe alla dimensione trascendentale indiveniente (dunque non sopraggiungerebbe), che
accoglie, come forma persintattica (="categoriale”) della verita, ogni contenuto sopraggiungente o
iposintattico (="empirico”).

13 E. Severino, La potenza dell’errare, cit., p. 135. «Poiché la “Gloria — il dispiegamento infinito degli
eterni nel cerchio finito dell’apparire — ¢ la Gloria dell’'uomo, per un verso essa si dispiega nel cerchio
in cui appare questa “mia” fede di essere una forza, “individuo” capace di trasformare
consapevolmente le cose; per altro verso la Gloria ¢é il dispiegarsi, in quel cerchio, e in ogni altro
cerchio, degli infiniti altri cerchi finiti. In ogni uomo & destinata cioé a sopraggiungere, in carne ed
ossa, la totalita infinita dell’'umano e dunque la totalita infinita dei modi in cui la terra é stata e sara
isolata. Questo & il “venerdi” santo che precede la “pasqua” della terra libera dall’isolamento. Si dice,
di Cristo: Nonne oportuit haec pati Christum et ita intrare in gloriam suam? (Lc 24, 26-27)» (ibid., pp.
155-6).

127



passato fosse infinito, il presente non potrebbe apparire come tale -, costituito dal
silenzio della Gioia: «il silenzio dello sfondo della Gioia che precede la terra»)'.

Un cammino interminabile, dunque, ancorché sempre piu ricco, stante che il
teorema citato implica I'esistenza inesauribile dell’Apparire infinito. Che gia da
sempre appare, ma, in ogni caso e sempre, al di fuori dell’attuale apparire finito
(pur glorioso che sia), costituito dalla costellazione infinita dei cerchi (cfr. La Gloria,
V). In cui, tramontato I'isolamento dell’errore, del dolore e della morte, appare
bensi quello (cioé l'infinita Gioia stessa) in carne ed ossa, ma non mai in quanto
tale o in forma assolutamente assoluta, ma sempre in modo finito - sia pur
oltrepassando incessantemente (e insieme conservando loltrepassato come tale)
ogni sua configurazione finita di manifestazione. La Gloria essendo appunto
I'infinita adeguazione, per cosi dire, del finito all’Infinito. A quello cio¢ che padre
Giuseppe Barzaghi, dialogando con Severino, chiama cristianamente “Dio”
(liberandolo solo all’apparenza dei tratti appartenenti all’onto-teologia greca, e cosi
rendendolo impossibile).

E tuttavia il cristianesimo, nella nebbia dell’errore, da lungi pur “fiuta” la gran
questione: «Dio abita in una luce inaccessibile», scrive Paolo (1Tim 6, 16),
richiamandosi a Isaia e al suo Deus absconditus (cfr. Is 45, 15); della cui invisibilita
Cristo sarebbe l'immagine visibile (cfr. Col 1, 15), giacché, come afferma
I'evangelista Giovanni, «Nessuno ha mai visto Dio» (1Gv 4, 12)!°.

Scrive Severino:

14 E. Severino, La Gloria, cit., p. 492. In cui consiste «l’astratto originario» (E. Severino,
Testimoniando il destino, cit. p. 88) o «forma estrema della contraddizione C [=il finito & e non &
I'Infinito]» (E. Severino, Storia, Gioia, cit., p. 45) rispetto all’Apparire infinitamente concreto. Si
aggiunga in stretta sintesi che I'ultima contraddizione rimossa all’interno del nichilismo, ma gia
scorgendone la fine e la necessita del tramonto, consiste nella destinazione da parte di tutti i popoli
(in quanto «compimento della filosofia dei mortali»: E, Severino, Oltrepassare, cit., p. 646), al culmine
dell’impotente potenza della Tecnica (ecco la contraddizione), alla testimonianza del destino. Ove se
il linguaggio (che € un modo della volonta) rimane per un verso legato all’isolamento, invece cio che
esso ormai coralmente dice sta al di 1a della Malattia complessiva, come tale destinata al tramonto. In
quel tempo, «conoscono i popoli I’apparenza di cio che [con la volonta, non ancora oltrepassata come
tale, ma ormai saputa come errore] ottengono. Attendono il tramonto dell’isolamento della terra. La
Gloria della Gioia. L’Apocalisse incomincia a togliere il velo. L’infinita dell'ITmmenso che attende il
mortale incomincia a uscire dall’isolamento che la nasconde ai loro occhi» (E. Severino, Oltrepassare,
cit. p. 647). Cfr. anche Id., Storia, Gioia, Parte prima IV, 3.

15 «Rispetto all’apparire infinito, dove il Tutto appare “altrove”, il cerchio finito dell’apparire ¢é il
cerchio dell’apparire attuale. Anche I’apparire infinito € apparire attuale — appunto perché ’apparire
¢ di per sé stesso attualita — ma ¢é attuale in sé nel senso che non appare nel cerchio finito dell’apparire,
cioé nel senso che in questo cerchio esso appare solo nel suo carattere formale, astratto» (E. Severino,
La Gloria, cit., pp. 169-70). L’apparire infinito dell’essere «& l’attualita suprema» (ibid., p. 64).

16 Ribadendo in cio, solo a considerare questo pugno di citazioni, la nostra convinzione che il
“cristianesimo” rappresenti, nella follia, il pit alto presagio del destino: I’«alter ego folle del destino»
(F. Farotti, in AA. VV., Cristianesimo e Emanuele Severino. Quali possibilita di confronto? Approcci
filosofici e teologici, University Press, Padova, pp. 129-40).

128



Quando la terra isolata tramonta e sopraggiunge la terra che salva, tramonta I'isolamento
del destino (che appare nella costellazione dei cerchi finiti) dalla terra che salva, ma non
tramonta l'isolamento del destino (che appare in tale costellazione) dall’inesauribile
concretezza del Tutto. Da tale concretezza ¢ isolata la stessa Gloria della Gioia: altrimenti
la Gloria della Gioia esaurirebbe 'inesauribile e non sopraggiungente concretezza del Tutto
ed esaurirebbe e quindi renderebbe impossibile I'inesauribile sopraggiungere della Gloria
della terra — e pertanto sarebbe 'impossibile toglimento, nel finito, della contraddizione C
[=l'impossibile apparire, nel finito, dell'Infinito come Infinito]”.

Il che significa che se la totalita infinita dei cerchi finiti, a partire dal “venerdi”
santo, ¢ destinata ad apparire in ogni cerchio finito, la totalita infinita dell’essente
(=11 Tutto concreto in quanto tale) ¢ invece destinata a non apparire mai, se non in
forma finita (ancorché dimensioni sempre piu ampie sopraggiungano di esso,
all'infinito, nella Gloria). Un residuo infinito € cosi destinato a “trascendere” ogni
sua stessa configurazione finita.

E in tal guisa recuperato e inverato il concetto altrimenti autocontraddittorio di
“totaliter Alter” (da Lutero a Barth a Horkheimer)!8, Infatti la “trascendenza”
appartenente al destino € talmente poco “eterogenea” rispetto a ci0 che in verita
“noi” siamo, da essere proprio cid che ciascun “uomo” in verita &! Siamo “noi”
infatti a trascendere la nostra stessa finitezza.

Noi siamo il luogo inaccessibile alla nostra finitezza, ossia il cerchio finito dell’apparire in
cui ogni esser Io del destino consiste. Noi siamo la Gioia. Proprio per questo noi siamo la
Gloria. E il luogo inaccessibile € a sua volta infinito, anzi é la forma assoluta dell’infinita.
Infatti, in quanto luogo inaccessibile & lapparire del Tutto, cioé loltrepassamento
eternamente compiuto della totalita delle contraddizioni del finito (cioé degli eterni finiti),
esso include, come oltrepassato, il dispiegamento infinito della terra; e in quanto tale
dispiegamento €& un’infinita di dispiegamenti [...], il luogo inaccessibile della totalita
dell’essente & un’infinita di infinital®.

Va da sé che il destino della verita, sovvertendo sia la tradizione sia la negazione
della tradizione, sia I’'amicizia sia I'inimicizia con “Dio”, mostrandone ’anima folle
comune — onde la prima, sulla base indiscussa del diventar nulla e da nulla, ritiene
necessaria (=si illude di poter dimostrare) I'esistenza di “Dio” (in ogni sua forma,
anche in quella dei suoi riflessi nel mondo, costituiti dalle leggi di natura, morali,
giuridiche, economiche, scientifiche, estetiche...), mentre la seconda, sulla stessa

17 E. Severino, Oltrepassare, cit., pp. 680-1.

18 Infatti, come Alter sara necessariamente “altro dal suo altro” (=altro dal mondo, dalla finitezza,
dall’'uomo...), dunque del tutto rispettoso della logica “umana” (il “principio di non contraddizione”);
inoltre, come Alter, sara pur “qualcosa”, dunque non-niente, proprio come cido da cui, a parole,
dovrebbe totalmente differire; ulteriormente, come Alter, necessariamente implica che cio rispetto a
cui & “altro” sia a sua volta altro da lui, si che avendo fuori di sé altro, & un finito, nulla di divino. Un
“complimento”, dunque, rivolto a Dio, che nelle cose ribalta I'intenzione.

19 E. Severino, La Gloria, cit., p. 161.

129



base errata, ritiene necessariamente inesistente qualsivoglia forma di eterno che
non sia leternita stessa del divenire e del tempo (medesimo errore alla radice, ma
decisamente pit coerenti e consequenziali le conclusioni) -, inaugura
un’antropologia inaudita, solo in qualche pallido modo intravista, nella follia,
dall’idealismo. L’ uomo” ¢ I'eterno apparire della verita dell’essere, la Gioia stessa,
al fondo del suo inconscio pitt profondo, nel cui infinito orizzonte appare, in
ciascun cerchio “umano”, il proprio “esser uomo” (Socrate, Platone, Aristotele...),
cioe la persuasione alienata di essere un individuo capace, in condizione di timore
e tremore, di modificare I'esistente e sé stesso: una forza cosciente capace di
organizzare mezzi per realizzare scopi. Il mendicante mortale, che per lo pit nulla
sa della propria stessa insospettata regalita. «Attendono gli uomini, quando sian
morti, cose che essi non sperano né suppongono» (Eraclito, fr. 27, che,
significativamente, Severino pone come esergo a La Gloria).

Per questa ragione nella sua polemica con la Chiesa, E. Severino, ormai tanti
anni fa, ha chiarito che a porre la finitezza dell'uvomo non ¢ stato il pensiero
moderno: si tratta invece dell’antropologia, dominante nella civilta occidentale, a
partire dalla metafisica greca.

Tra la convinzione greco-scolastica che “hic homo singularis intelligit” [san Tommaso, De
unitate intellectus] e il principio del condizionamento sociale del pensiero, affermato dalla
moderna sociologia della conoscenza, non esiste una differenza essenziale: in ogni caso
lapertura del pensiero & condizionata da una determinazione finita (il singolo, il gruppo
sociale, ecc.) e rimane quindi un’apertura finita (storica, provvisoria, soggettiva,
intersoggettiva, ecc.). L’apertura dell’essere non puo avere come fondamento la finitezza
dell’orizzonte umano. Ma, innanzitutto, perché nel pensiero occidentale il senso del
“fondamento” & determinato dall’alienazione del senso dell’essere: la “causa”, il “produrre”,
Iattore”, il “protagonista” del pensare & una forza che fa passare dal niente all’essere un
altro ente (il pensare). In secondo luogo, perché si pone come evidenza immediata
(“manifestum est”) I'esistenza di un nesso “causale” tra individuo umano e pensiero, cioe
l'esistenza di un nesso che esige di essere mediato “per viam resolutionis in prima
principia’.

E quindi inevitabile che anche la logica della Chiesa ponga la “finitezza dell’orizzonte
umano” come “fondamento dell’apparire”. La Chiesa non ha alcun dubbio di aver esaminato
e rifiutato la “mia” filosofia, ossia il prodotto di un individuo empirico storicamente
condizionato. Impostato in questi termini (ma quali settori della nostra cultura I’avrebbero
impostato diversamente?), il problema & gia risolto in partenza: se il pensiero € il prodotto
di un individuo storicamente condizionato, e sufficiente rilevare come tale prodotto sia
appunto la prospettiva di un singolo, per poter concludere che tale prospettiva &, in quanto
tale, limitata, infondata, ipotetica, se non falsa. Se il rapporto della Chiesa alla verita
dell’essere viene inteso come un dissenso o uno scontro tra la Chiesa e un singolo, &
essenzialmente preclusa la possibilita che la Chiesa si senta in qualsiasi modo costretta a

130



dare ascolto alle proposte del singolo [... restando cosi] avvantaggiata da una cultura laica,
che intende ogni pensiero come un prodotto culturale storicamente condizionato?.

Ma ¢ fondamentale concludere questa rapida (e del tutto inadeguata) sintesi della
“testimonianza del destino”, richiamando che la sua estrema compattezza e
unitarieta (il cui sviluppo si ferma nel 2018 con Dispute sulla verita e la morte per
Rizzoli e nel 2019 con Testimoniando il destino per Adelphi: molti libri, un Libro
solo) si svolge a partire dalla Radice di questo formidabile albero, costituita, come
sempre Severino ha ribadito, da La struttura originaria, pubblicata da La Scuola nel
1958 (ripubblicata con una lunga e illuminante Introduzione da Adelphi, nel 1979).

Teniamolo a mente: il 1958 ¢ ’anno in cui viene alla luce un senso inaudito della
Necessita, che nulla ha cioé a che vedere con le varie forme della “necessita” (da
Aristotele agli stoici a Tommaso a Spinoza a Hegel ad Einstein ecc.) evocata dalla
cultura della civilta occidentale.

Nella storia dell’Occidente la “necessita” é la volonta di potenza che “non cede” (ne-cedit)
al divenire e lo soggioga. Ma lo soggioga proprio in quanto si sente minacciata da esso. Il
sentirsi minacciata e il non cedergli ¢ una delle forme piu radicali del riconoscimento del
divenire. Proprio perché la “necessita” non cede al divenire, essa riconosce che il divenire
non cede la propria esistenza. Nella storia dell’Occidente la “necessitd” compare sin
dall’inizio divisa in sé stessa: come la “necessitd” degli immutabili che dominano la
ribellione del divenire, e come la “necessitd” del divenire [=la “necessita” di affermarne
I'esistenza] che continua a sopravvivere sotto il dominio degli immutabili dell’Occidente e
prepara la loro distruzione. La volonta di potenza sta alla radice di questa divisione della
“necessita”?l.

Cosi Severino, rimeditando il vecchio scritto, nel 1979. Laddove tuttavia il
rovesciamento che vi si andava allora manifestando non era esente da inerzie
nichilistiche tali da renderne il linguaggio, nonostante tutto, sede di contrasto «tra
la lingua della testimonianza della Necessita e la lingua che testimonia I'isolamento
della terra dalla Necessita»?2.

Infatti se per un verso si andava affermando, sulle basi salde citate, l'eternita di
ogni ente, dall’altro I'affermazione che il divenire ¢ 'apparire dell’eterno non si
mostrava ancora in grado di escludere che I'uscire e il tornare nel nulla dovesse
essere riconosciuto come “evidente”, In tal guisa cercando di integrare
I'incompatibile!

L’unione di questi due lati [reciprocamente escludentisi] viene quindi espressa come
affermazione che il tutto, in quanto immutabile, e altro dalla totalita dell’ente che appare
[...] Questo esito del capitolo XIII & cioé direttamente connesso alla permanenza del

20 E. Severino, Essenza del nichilismo, cit., pp. 350-1,
21 E. Severino, La struttura originaria, cit., Introduzione del 1979, p. 97.
22 Ibid., p. 21.

131



nichilismo all’interno del linguaggio dove la Necessita che gia da sempre si apre al di fuori
del nichilismo, incomincia a essere testimoniata. Ma, daccapo, il capitolo XIII - sul quale
[...] converge tutta I'indagine de La struttura originaria — € anche il luogo in cui si danno
convegno e prendono spicco tutte le voci che in questo libro testimoniano, al di fuori del
nichilismo e dell’isolamento della terra, la struttura originaria della Necessita?>.

A tal punto, che Severino, richiamando la struttura dell”interpretare”, in quanto
forma inaggirabilmente nichilistica di conoscenza, costituita dalla volonta che un
“dato”, ritenuto immediatamente manifesto, abbia un senso aggiuntivo non
altrettanto manifesto (percio, appunto, “voluto”), propone (nell’Introduzione del
1979) di intendere le forme linguistiche nichiliste de La struttura non come
(rispecchianti) un “dato” (che anche l'interpretare € per altro costretto in ultimo a
considerare come a sua volta interpretazione di un pill elementare “dato” e cosi via
all’infinito), ma come espressione della volonta/fede, in cui il nichilismo consiste -
non dunque come “descrizione” fenomenologica-oggettiva, ma come una fede: la
fede/volonta in cui appunto il nichilismo consiste —; se cosi ci si dispone alla lettura,
«allora tutto il linguaggio de La struttura originaria parla la lingua della Necessita
e si sottrae interamente ad ogni soggezione alla lingua dell’Occidente e
dell’isolamento della terra»?*. (Se cioé si assume il “dato” de La struttura originaria,
in quanto uscire e tornare nel nulla “evidente” e percid appunto “dato” non come
cio che ancora resiste e pretende indubitabilmente di essere, ma come cio che il
linguaggio nichilistico cosi lo vuole — cioe, dal suo alienato punto di vista, come
“fatto” fenomenologico, non esito a sua volta di interpretazione -, allora, per tale
stratagemma ermeneutico, il linguaggio di questo libro risulta libero dalla presunta
“oggettivita” nichilistica).

Incluso il potente residuo teologico-classico (cristianizzabile), con cui si chiude
il libro (cap. XIII), in cui si tenta di integrare (si diceva sopra) i due corni antinomici
dell’essere — l'intero immutabile e I'immediato fenomenologico (diveniente) -
mediante la soluzione costituita da un eterno atto poietico, onde «la totalita del
divenire & una decisione dell'immutabile»?.

Ci vorranno alcuni anni per eliminare questa inerzia, avvedendosi cioé che il
diventar nulla e da nulla non é affatto un contenuto manifesto. Non solo perché
contraddice il logo del destino, ma anche perché il piano fenomenologico, di suo,
mostra 'apparire e lo scomparire di cio di cui eventualmente (restando cioé
fenomenologicamente irrisolto, dunque problematico, lo status del “nascosto”) pud
predicarsi ’esser ormai e ancora nulla (del non-nulla!): ¢i6 che del resto il logo del

23 Ivi.
24 Ibid., p. 22.
25 La struttura originaria, cit., p. 554.

132



destino (in sintesi con I'autonegazione della sua negazione) incontrovertibilmente
esclude®.

Bisognera cioé attendere Essenza del nichilismo (La Scuola, 1972,
successivamente ristampato per Adelphi 10 anni dopo, introdotto dal celebre
scritto “Ritornare a Parmenide” — espressione di cui il verbo va assunto come
infinito e non, come ¢ stato spesso frainteso, come imperativo).

Rimosso dunque ogni equivoco residuale, il testo si apre in forma inequivocabile:
«La storia della filosofia occidentale [di cui il cristianesimo ¢ un pilastro che non
fa eccezione] ¢ la vicenda dell’alterazione e quindi della dimenticanza del senso
dell’essere, inizialmente intravisto dal pit antico pensiero dei Greci» (op. cit., p.
19).

La testimonianza della Necessita — che in questo scritto si incomincia a chiamare
de-stino, a indicare cio che irremovibilmente sta (il prefisso nominando non un
moto da luogo, ma un’intensificazione): v. pp. 45, 324, 374 —, puo cosi lasciarsi alle
spalle ogni forma di teismo e di ateismo, di trascendenza e di immanenza, di
spiritualismo e materialismo, di idealismo e realismo, di gnosticismo e
agnosticismo, di dogmatismo e problematicismo (e di ogni altra coppia di opposti
rintracciabile in tale storia, a partire dal binomio necessitd/contingenza),
mostrando che 'Errore abita ogni modo con cui ¢ stato inteso il senso dell’Essere,
onde infiniti “medi” si mostrano fra gli estremi costituiti dal Cristianesimo e
Leopardi/Nietzsche: contraddittori fra loro, se assunti entro il loro perimetro
errato, concepito come I'Intero; in verita fra loro contrari (all'interno dello stesso
“genere” costituito dalla Follia) e, unitamente alla molteplicita dei “medi”,
contraddittori rispetto al destino — non diversamente da come lo ¢ il nulla, non
disgiunto dal suo positivo significare che ¢ pur qualcosa?, rispetto all’essere
testimoniato dal destino.

E per noi allora di non poco interesse rilevare che circa dieci anni prima della
pubblicazione de La struttura originaria — la radice del grande Albero del destino
—, dunque, pilt 0 meno, durante la sua stessa gestazione, sempre in Italia (il pensiero
corre al Primato del Gioberti!), si levava nel deserto (e fra le macerie non solo
materiali della fine della Guerra) la voce di un prete, tanto potente quanto isolata,
a denunciare 'Errore totale e senza eccezione su cui ha camminato la storia del
mondo. Intendendo con cid condurre il cristianesimo, atiraverso una critica senza
proporzioni, alla sua pit1 profonda, estrema identita. Il suo nome ¢ poco noto, la
montagna dei suoi scritti (oltre cinquantamila pagine) in larga misura non (ancora)

26 Ribadendo cioé che il fondamento (il cuore del destino) — in quanto apparire dell’esser sé — «&
essenzialmente pit che levidenza [logico-fenomenological: & l’evidenza in relazione
all’autonegazione della sua negazione» (E. Severino, Educare al pensiero, La Scuola, Brescia 2012, p.
122). Detto altrimenti, il destino é I'apparire dell’esser sé degli essenti, in quanto tale apparire é in
originaria relazione alla propria autonegantesi negazione.

27 Cfr. E. Severino, La struttura originaria, IV.

133



pubblicata, ma I'ispirazione che lo resse — in forza della quale, precocissimo genio,
si oppose alla Chiesa venendo dapprima scomunicato a divinis (proibizione di
celebrare messa: 1944; proibizione di vestire 'abito ecclesiastico: 1946), poi colpito
dalla piu grave scomunica, con cui veniva definito vitando (da evitare fisicamente),
trovandosi espulso dalla comunita dei credenti — non lo abbandono per il resto
della sua straordinaria esistenza solitaria ed eroica. Animata da un infuocato,
travolgente fervore, cui mancavano le parole a indicarne il contenuto enigmatico e
vertiginoso: tanto potentemente, quanto indeterminatamente presagito
imminente. In cid, ridando voce alla sublime abissalitd “cristiana” del grande
Meister Eckhart: «prego Dio [Gottheit] che mi liberi da Dio [Gott]»%.

Si tratta di Ferdinando Tartaglia, a suo modo, un profeta (dimenticato) del nostro
tempo. In forma inaudita, si rivolge all’autentico “Regno”, che, a evitar equivoci,
bisognerebbe scrivere barrato - come Heidegger proponeva per I"“essere” (lo stesso
per “Dio”).

Le sue parole, diciamo, pur restandone abissalmente remote, sfiorano il destino
della verita (Emanuele Severino), che resta ad esse esterno ed estraneo: lontano,
ma insieme anche vicinissimo per I'enorme “peso” che esso fa sentire di sé (cosi un
gran vento anticipa 'uragano), onde il linguaggio, quasi nel fondo di una remota
caverna marina, si affatica per trarre un respiro finalmente chiarificatore. Lo sforzo
¢ invero enorme (e I'uomo Tartaglia lo paga con la solitudine e I'isolamento piu
grave); l'esito consistendo in una sorprendentemente ridondante, tortuosa,
ermetica, sibillina, astrusa, indecifrabile, funambolica testimonianza di un’assoluta
negativita (negata del resto anche come tale).

Come giustamente ha scritto Sergio Quinzio (che ne fu amico e all’ammirato
Tartaglia ha dedicato la seconda edizione del suo primo libro, Diario profetico,
Adelphi 1996), «la verita di Tartaglia sta enormemente al di 14 delle sue parole [...]
La sua parola ¢ “profezia” del puro dopo»? — al di la di “Dio”, dell’*uomo” e del
“mondo”.

Cio che, veggente, lo rende cieco, diciamo, € il carico, invero millenario
(coinvolgente la stessa protostoria e il pensiero pre-ontologico), dell’assunta
“evidenza” del diventar altro (nulla e da nulla) e percid dell™evidenza” del far
diventar altro (cioé della volonta) - il carico della follia del non esser sé/esser 'altro
da sé - e di tutto quello che silenziosamente tale follia importa, trascinando a terra
anche la piu spericolata intenzione di volo. Pur tuttavia l'orgia terminologica di
Tartaglia ci appare caotica, incomprensibile e velleitaria solo all’apparenza.
Utilizzando una metafora cinese cara a Severino - il linguaggio che testimonia il
destino ¢ come il dito che indica la luna (e con questa non va dunque confuso,
ancorché, a ben vedere, ne sia necessariamente, ancorché negativamente, un tratto:

28 Sermoni tedeschi, cit., p. 136.
29 Ferdinando Tartaglia e la profezia del “puro dopo”, Postfazione al saggio di F. Tartaglia, Tesi per la
fine del problema di Dio, Adelphi, Milano 2002, p. 138.

134



fuor di metafora, eterno anch’esso) —, potremmo dire che il linguaggio di Tartaglia
si riduce a un dito cosi furiosamente e disperatamente indicante, che, in assenza
dell’indicato, ne fa in qualche modo, certo del tutto inadeguatamente, le veci - cio
di cui del resto lo stesso Tartaglia era disperatamente consapevole (considerando
le note positive — la pars costruens — del suo pensiero come non piu che favole
soltanto d’inizio e provvisorie).

2. MEISTER ECKHART E FERDINANDO TARTAGLIA

Straordinario e inattuale frequentatore di abissi, Eckhart giunge ad affermare
che lintellettualita (una delle due virtl dell’anima: la suprema — I’altra essendo la
volonta) «non puod mai riposare. Essa non vuole Dio in quanto ¢ Spirito santo e in
quanto ¢ Figlio, e fugge il Figlio. Neppure vuole Dio, in quanto ¢ Dio. Perché? La
egli ha nome, e se pure ci fossero mille Dii [tdsent géte], essa erompe sempre oltre
[si brichet iemermé durch], essa lo vuole la dove non ha nome: vuole qualcosa di
pit nobile, qualcosa di meglio di Dio in quanto egli ha nome»3’. Giacché per
Eckhart

Dio non si rivela in questa vita mai tanto, che questo non sia un nulla di fronte a quello che
egli é. Per quanto la verita sia nel fondo [=nel fondo piu profondo e inconscio dell’anima —
Grund der Seele -, diremmo], questa € pero nascosta ed occulta all’intelletto. E sinché e
cosl [cioe “quaggit”], intelletto non viene sostenuto in modo da avere quiete in un oggetto
immutabile. Egli non riposa ancora, ma piuttosto attende e si prepara ancora a un qualcosa
che dovra essere ancora conosciuto ed ancora occulto [...] cosi I'intelletto non ha riposo se
non soltanto nella verita sostanziale che ha tutte le cose incluse in sé [cor meum inquietum
est donec requiescat in te, Domine: Agostino]. Egli & soddisfatto soltanto della sostanza. E
questa Dio gli sottrae sempre piu e piu, per svegliare la sua solerzia, e lo stimola sempre
piu e a comprendere il vero bene senza fondo, e a non lasciarsi soddisfare da alcuna cosa,
anzi: un continuo tormentarsi e soffrire per il sommo3!.

All’“intellettualita” — il culmine dell'uomo, 14 dove egli & tangente al Divino ed ¢
anzi la stessa Infinita, benché finita — non pare sufficiente alcun modo in cui la
Divinita prende forma: non come Creatore, non come Padre, nemmeno come
Trinita. Tutte figure, nonostante tutto, di “comodo”, dietro le quale & “indovinata”
un’infinita di infinitd — come tale indicibile, inesauribile, “trascendente” -, onde,
della Divinita, 'uomo «qualcosa egli bene la sa, e cioé che cosa Essa non é»32

30 M. Eckhart, Le 64 prediche sul tempo liturgico, cit., p. 399.
31 Ibid., pp. 255-7.
32 Ibid., p. 255.

135



Percio, dell’intellettualita, egli dice che «intuisce e trapassa tutti gli angoli della
Deita [...] L’intellettualita penetra dentro; non le basta bonta né sapienza né verita
né Dio stesso. Si, per la buona verita, le basta tanto poco Dio quanto una pietra o
un albero. Essa non riposa mai»*.

Meister Eckhart e Ferdinando Tartaglia? Perché no! Nonostante li separino piu
di seicento anni, si tratta di due uomini di Chiesa dotati di eccezionale intelligenza
e di formidabile pathos religioso, cioé a dire di una inappagata, furiosa tensione
all’Oltre (particolarmente sorprendente nel frate domenicano contemporaneo di
Dante e Tommaso), scrittori entrambi di testi spesso estremamente ardui, in taluni
passi al limite della comprensibilita e del caos, rocamboleschi, funambolici,
lucidamente visionari ed estatici, carichi di azzardi, di formulazioni tortuose e follie
semantiche capaci di urtare e sbriciolare convinzioni secolarmente condivise: tale
¢ 'urgente esigenza di nominare I'Innominabile, presagendo il pit Lontano come
il massimamente Vicino, I’Oltrepassante come cido che completa la nostra stessa
identita, si che fuor della quale non saremmo neppure la miseria che siamo.
Avvertendo entrambi la propria sterminata “umanita” come il luogo doppio in cui
le banalita piu condivise coesistono con 'Immenso: spazi siderali insospettati, ove
si spalancano gli abissi pill preziosi e inestimabili, una volta intravisti i quali, il
resto non vale pit nulla (se separato da questi).

Qui il fondo di Dio [=Gottheit] ¢€ il mio fondo [=Grund der Seele] e il mio fondo il fondo di
Dio. Qui io vivo del mio proprio, come Dio vive del suo proprio. Chi mai un attimo guardo

in questo fondo —, per questo uomo mille marchi di fulvo oro coniato sono quanto un soldo
falso34.

Ecco Ferdinando Tartaglia (il passo gli si addice!): uomo di Dio - e proprio percio
di non-Dio.

Un Giacobbe che per l'intera sua esistenza non ha cessato di lottare furiosamente
con I'Indicibile (Gn 32, 23-32), restandone ben presto irreversibilmente “azzoppato”
— lui, che, facendo ironia su sé stesso, diceva di avere nome da re e cognome da
buffone.

3. TARTAGLIA INDOVINO DEL GRANDE “NO” E DELL’ANCOR PIU
GRANDE “SI”

Filosofo, studioso di tempra eccezionale, sacerdote (dal 1939 — colpito in seguito,
nel 1946, dalla piu grave scomunica, quella di terzo grado, che lo definiva vitando,
cio¢ da evitare fisicamente, dunque espulso dalla comunita dei credenti), Tartaglia

33 Ibid., p. 573.
34 Ibid,, p. 711.

136



era convinto che «in fondo, dall’'umanesimo non c’¢ fra noi religione che non sia
religione di crisi»®.

Un rilievo non di poco conto se ci si rende consapevoli che la coesistenza di Dio
e uomo non pud non esser radicalmente problematica: accettata non senza qualche
filosofica consapevolezza di attrito (considerata risolta) dalla teologia medioevale,
all’alba della modernita decisamente tende ad evidenziare tutta la propria carica
aporetica. Homo faber ipsius fortunae (homo faber sui) ¢ il motto dell’
“umanesimo”, premessa — cosi si crede — della “rinascita” dell'uomo dopo un
millennio in cui, di contro all’antropologia greca®, la virtus del vir (la sua stessa
vis), se non del tutto affossata era stata perd esclusivamente intesa, e cosi
mortificata, in funzione dell’aldild. Laddove l’antropocentrismo umanistico-
rinascimentale, sia pur non escludendo certo I'aldil, la rivaluta anche, se non
soprattutto, rispetto a questo mondo (umano e naturale).

Da questo momento ¢ tutta una discesa verso I’assolutizzazione dell’humanitas
a scapito dell’insostenibile dualismo teologico-trascendentistico: da Cartesio, che
- in primis et ante omnia - fa leva sul cogito umano per ricostruire il vero sapere,
alla scienza moderno-galileiana, onde il matematico conosce le leggi della natura
(intensive) come le conosce Dio, all'llluminismo e al suo culmine, I'idealismo
critico kantiano, che trasfigura le Idee iperuraniche “trascendenti” (ma
sintomaticamente pensate dal filosofo) in categorie dell’Io (da Dio all’lo), a Hegel e
al suo “Dio” immanentizzato, di cui 'uomo (il filosofo) & la piena autocoscienza,
sino a Leopardi e Nietzsche, per i quali, stante I’homo faber sui, allora nessun Dio
— trascendente, ma anche immanente - puod esistere, rendendo altrimenti
apparente proprio quel tratto evidente dell’'uomo in cui consiste la poieticita: il far
diventar altro, sull’evidenza del “naturale” e “spontaneo” diventar altro delle cose.
Dice in sostanza Zarathustra (“Sulle isole beate”): che cosa mai resterebbe da creare
se ci fosse I'eterna onnipotenza di Divina (che gia da sempre produce la totalita del
producibile)? Ma io ('uvomo), con evidenza, sono creatore! Dunque non puod
esistere un a dimensione (divina e totalizzante) che renda apparente e inesistente
il divenire dell'uvomo e del mondo.

35 F. Tartaglia, La religione del cuore, Adelphi, Milano 2008, p, 19. (Il testo include quattro saggi critici,
dedicati, rispettivamente, a B. Pascal, N. Malebranche, I’arcivescovo J. H. Newman e a G. Marcel. Il
passo citato riguarda lo scritto su Pascal).

36 Si consideri infatti la falsa “trascendenza” del Dio della filosofia greca (Platone, Aristotele), senza
residui risolto nell'immanenza del pensiero epistemico, per conseguenza, non “altro” dall’'uomo, ma
Iui stesso nella sua parte superiore e divina. Ben diversamente dal Dio della teologia cristiana,
oltrepassante infinitamente, quanto alla propria Essenza, i pur epistemici preambula e percid - in
quanto Dio di Abramo, Isacco, Giacobbe e, soprattutto, Gesu Cristo — Dio di fede: la fede essendo
appunto «argumentum non apparentium» (Eb 11, 1), riferita al Deus absconditus (Is 45, 15; 1Tm 6,
16; Gv 1 18; 1Gv 4, 12), rispetto alla cui infinita onnipotenza servi inutiles sumus (Lc 17, 10). E tuttavia
non nihil absolutum. Si che “qualcosa” ne deborda - se Dio ¢ altro da noi (magari totaliter alter), noi
siamo allora altro da Lui (la crescente storia del mondo, innegabile, non ¢ la crescita stessa di Dio) —,
onde la sua conclamata infinita, nelle cose, € inevitabilmente negata.

137



Per questo, sempre nel capitoletto citato dello Zarathustra, Nietzsche esclama:
«lo chiamo cattivo e ostile all’'uomo tutto questo insegnare 1'Uno e il Pieno, e
I'Immoto e il Satollo e I'Imperituro». Se questo fosse vero, non potrebbe esserci
altro: invocandolo, 'uomo ha invocato il proprio annientamento. Non dovra
dunque dirsi nulla la prospettiva che nega I'innegabile esistenza di uomo e mondo?

Crisi della religione -, se e nella misura in cui “religione” intende essere il
fallimentare tentativo di “legare”, entro un’unica “realta” globale, due sfere — Dio e
uomo (mondo) — fra loro incompatibili, una delle quali ¢ per di pit assunta come
I'Intero? Crisi mortale allora: irreversibile e definitiva.

Cido che in forma radicale pur avverte Tartaglia, negatore estremo della
tradizione: «tutti i teismi dati finora sono stati [...] puramente erronei»*’. Laddove
non scordiamocelo, Tartaglia concepisce I"“errore” come contraddizione (cfr. TFD,
55 e 56), in tal guisa non intendendo certo rinunziare all’incontraddittorieta dunque
al valore, supposto intangibile, del “principio di identita/non contraddizione”. E
tuttavia non mai mostrando Ila contraddizione determinata che inficerebbe, come
lui vuole, ogni forma di teismo: 'errore fondamentale (o il complesso di errori) cioe
che a suo parere sta alla base di ogni teismo: «Noi proclamiamo oggi la erroneita
pura di tutte le risposte provvedute o tentate provvedere finora al problema di Dio:
fossero risposte non rivelazionistiche o rivelazionistiche o miste; fossero risposte
secondo ragione o secondo fede o secondo esperienza. Erroneita pura significa
anche pura irrisoluzione: dunque, il problema di Dio ¢ rimasto finora puramente
irrisolto» (TFD, 17). Ma sbaglierebbe chi pensasse che Tartaglia assume allora una
posizione “atea” o, magari, “agnostica”. Ritenendo egli che tutte le prove sinora
adottate — in ambito teistico, ateo, ma anche agnostico (consistenti «nella volonta
di provare il non provare di determinate prove»: TFD,18) — sono errate senza
eccezione®,

37 F. Tartaglia, Tesi per la fine del problema di Dio, Adelphi, Milano 2002, pp. 30 e 42. (D’ora in poi
citato all’interno del testo con la sigla TFD e il numero di pagina a seguire).

38 Ora, € vero che Tartaglia prova a chiarire in forma determinata la lacuna fondamentale delle
dimostrazioni (pro o contro), mostrando che, in ogni caso, la “prova” vuol essere lo strumento «per
raggiungere un non-dato, il quale appunto perché tale ha bisogno d’essere provato», dovendo percio
ogni prova «essere internamente strutturata come prensione di non-dato». Essendo allora chiaro,
scrive, «che un non-dato non lo si puo prendere mediante uno strumento che sia internamente
costruito come pura ripetizione formale del dato, come pura riduzione commisurativa al dato, come
pura dipendenza dalla memoria ossia caduta costante sul dato». E poiché fino ad oggi «ogni provare
[teistico o ateistico] & stato costruito in questo modo essenzialmente sbagliato, costruite in modo
essenzialmente sbagliato saranno anche le prove che hanno retto e reggono I’agnosticismo» (TFD,
19). In merito, ci limitiamo a notare, ad esempio, che la “prova” classica dell’esistenza di Dio (dalla
Grecia filosofica ai preambula della Scolastica) si vale bensi del “dato” empirico in cui consiste un
certo divenire manifesto (patet quod aliquid fit), assunto tuttavia in sintesi con il logo e cioé con il
teorema “ex nihilo nihil” fondato sul valore assiomatico del principio di identita/non contraddizione.
Si che nella “prova” non si pretende di salire dal mero empirico al metempirico. Analogamente (ma
all’incontrario), la “prova” decisiva dell’ateismo — caratteristica, come vedremo pit avanti, del
“sottosuolo filosofico del nostro tempo” — non si vale della semplice esperienza (confinandosi in tal

138



La volonta di Tartaglia € chiara: rifiutare tutto! «Tutti i teismi e tutti gli ateismi
dati finora sono puramente erronei [...] non raggiungono niente» (TFD, 22). Cosi,
dicevamo, anche I’agnosticismo, che ¢ tale «in nome di motivi che sono anch’essi,
esplicitamente o implicitamente, “prove”» (TFD, 21), dunque daccapo, errori (cfr.
nota 38).

D’altra parte, vuol forse dire Tartaglia che le “prove” sinora tentate nulla
provano oppure che nessuna “prova” ¢ in grade di provare? Nel primo caso si
dovrebbe perd anzitutto discutere quanto rilevato in nota 38 in merito alla ben
maggior articolazione (anche logico-metafisica, non solo empirica)® della
dimostrazione greco-cristiana dell’esistenza di Dio; e, una volta abbattuta questa
denunciandone l'intrinseca contraddizione, mostrare in che consiste ’autentico
nerbo del vero “provare” (cioé qual é la struttura originario-assiomatica sul
fondamento della quale dedurre i teoremi implicati); salvo che, come vedremo
meglio in seguito, le proposte “fondative” di un “Dio nuovo e grande”, che
sostituiscano le vecchie e fallimentari non-teologie, mere «favole per
bambini»(TFD, 62), in Tartaglia non sono piu che astrattamente annunziate,
presagite, richieste, non mai davvero esibite nella loro determinata e concreta
innegabilita (come pur si vorrebbe che siano)*; il secondo caso non essendo che
una variante dello scetticismo astratto (storicamente inesistente), in cui consiste il
circolo vizioso che nega ogni verita per via meramente assertivo-dogmatica.

Del resto, nemmeno con la “fede” si raggiunge niente, giacché, sostiene
Tartaglia, se da un lato la “fede” «dovrebbe essere, appunto perché tale, strumento
d’incontro con una realta che & “altra”», dall’altro «tutte le fedi [teiste o atee], senza
eccezione, sono state invece costruite finora come strumenti di pura
commisurazione e riduzione all’identico, al non-altro» (TFD, 23)%..

modo entro meri enunciati di fatto, come tali privi di cogenza universale), ma daccapo, della sintesi
di esperienza e logo. Per tal via conseguendo legittimamente quel non-dato (=quel “dato” metafisico),
in questo caso I'inesistenza di Dio, che Tartaglia non considera giustificato.

39 “Logico-metafisica”, stante che in Aristotele, ad esempio, la logica non ¢é intesa come strumento
estrinseco rispetto all’ente in quanto ente, ma a questo appartiene, essendone la manifestazione.

40 Sintomatico in merito Tartaglia: «Dando qualche esempio minimo e iniziale [che tuttavia restera
sempre tale!]: costruire operazioni e strumenti secondo puro “dopo” significhera costruire operazioni
logiche e ontologiche (pi che logiche e pit che ontologiche [=non erratamente “logiche e
ontologiche”]) puramente postsoggettive e postoggettive; postimmanenti e posttrascendenti;
postessenziali e postesistenziali; postescatologiche e post-non-escatologiche; postaffermative e
postnegative; postidentitanti e postdiversitanti; secondo puro distacco da “memoria”; secondo pura
“liberta reale” e “metaliberta”, quindi puramente di 14 da ragione e fede, esperienza e persuasione,
intuizione e sentimento e da ogni “attivo” e “passivo”; secondo rapporti nuovi e capovolti fra ordine
reale (materia) e ordine eidetico (forma)...» (TFD, 13). Ove il POST (il “puro dopo”) & tanto
enfaticamente richiesto, quanto poco o nulla analizzato nei suoi supposti “nuovi” fondamenti (del
resto “nuovi” rispetto all’errore, ma vecchi, anzi eterni, se e in quanto veri).

41 A parte il tradizionale e acritico rivolgersi all’ “altro”, che nulla abbia a che vedere col punto da cui
si parte e sia pertanto totalmente “altro”, a parte questa immediata e plurale auto-contraddizione,
ribadiamo (v. nota 18): 1. L’”altro” non & un nulla come lo stesso punto di partenza, dunque, in questo

139



In questo senso, nella sua vertigine apocalittica, ci appare troppo superficiale
nella condanna sbrigativa di tutta la teologia tradizionale e attuale («finora non si
¢ mai fatto veramente teologia, ma solo buffonerie presuntuose e tediose fingenti
il discorso teologico»: TFD, 35; «le teologia date finora [non sono altro che] un
commediare univoco e monotono»: TFD, 37, «Dio quanto piu ¢ Dio, cio¢
condizione ottima della realta vecchia, tanto piu ¢ erroneo»: TFD, 27), oltre che
della, a lui contemporanea, filosofia di Croce e Gentile: Croce, «maestro lungo di
chiarezza e banalita [?!]; Gentile raggiungeva il medesimo limite di insufficienza
per vie pit complicate, per luoghi piu declamati e strepitosi»*2.

Come ognun vede, si tratta di una “critica” vacuamente “poetica”, che in nulla
mostra di comprendere I'importanza e il peso filosofico, pressoché imparagonabile
per la potenza teoretica, soprattutto dell’attualismo gentiliano (di certo superiore
rispetto al ben pil celebrato Heidegger), nel suo costituirsi non gia come retorica
negazione della tradizione, ma come il piu efficace “rasoio” concettuale (non
inferiore a quello nietzscheano), in grado di dimostrare I'inesistenza di tutto cio
che (Dio, natura, psiche) intenda oltrepassare I'Unita dell’esperienza attuale umana
(=Io trascendentale).

Detta in sintesi, I'estrema efficacia attualista sta nell’esibire la necessita
dell’inferenza negativa di trascendenza rispetto al pensiero attuale (non piti mio
che tuo: trascendentale), che qui e ora pensa, in quanto evidenza innegabile del
diventar nulla e da nulla, qualsivoglia presupposto esterno ad esso costituendosi,
in quanto sottratto al diventar altro del pensiero pensante, come un
intoccabile/immutabile, rispetto al quale il divenire del pensiero sarebbe impotente
dunque non diveniente: non diveniente e tuttavia con evidenza diveniente. Ma
poiché innegabilmente diveniente, sara da negarsi cio che la nega (ecco 'inferenza
che Tartaglia neppure sfiora, riducendo Gentile a retorica). “Dio € morto” diceva

3%

senso, non “altro”; 2. L’ altro” & cosi poco “altro” dall’esser identico a sé e non altro, dunque altro
relativo, non assoluto; 3. Se I’“altro & Dio, allora il mondo sara il suo correlativo “altro”, onde Dio sara
un che di finito e percio di non divino); a parte cid, 'argomentazione sulla fede (fides qua et quae)
non coglie che la sua riduzione al non-altro, significa che credendo in cid che non appare
(argumentum invisibilia) lo siriduce a cio che appare, facendo dell’oscuro qualcosa di (illusoriamente)
chiaro: € la contraddizione di ogni fede (qua et quae) in quanto buio assunto come luce - che Tartaglia
¢ tuttavia ben lungi dal chiarire. E cioé dal chiarire I’essenziale parita di SI e NO necessariamente
legata a ogni atto di fede (la fede essendo tale in quanto necessariamente dubitante); potendo questo
vivere solo isolandosi dal proprio lato oscuro, a cui non da parola. Salvo che questo non cessa di
essere il retroscena dell’ufficialita conclamata, costituendo I'identita essenzialmente agnostica di ogni
forma di fede, Ogni fedele. per coerenza interna e, per fermarci qui, &€ necessariamente agnostico (“per
fermarci qui”: infatti ogni credente, cioé ogni agnostico, assume anzitutto come evidente il diventar
nulla e da nulla, implicante come tale 'impossibilita di Dio. Si che, in questo senso, come la fede si
risolve necessariamente in agnosticismo, questo si risolve necessariamente a sua volta in ateismo).
42 F. Tartaglia, Chiarimenti al Movimento di Religione, in “Fondazioni”, Bollettino di lavoro del
Movimento di Religione, Firenze 1948, nn. 2-3-4. (D’ora in poi, citato nel testo con la sigla F1)

140



Nietzsche; Leopardi di suo ne aveva gia mostrato la ragione; cosi, benché in altra
veste, anche Gentile.

E. Severino ha scritto che «la storia dell’Occidente & storia della “ragione”, ossia
della fede nell’esistenza del diventar altro (diventare, da niente, ente; e da ente,
niente). Dunque ¢ storia della negazione della contraddizione, in quanto la
contraddizione si manifesta all’interno di quella fede»*.

Ove tale “ragione” (cioe 'estrema follia nello sguardo del destino della verita),
tenendo assolutamente ferma l'essenza del divenire come unita di essere e non
essere, insieme la disloca secondo uno svolgimento tutt’altro che arbitrario, bensi
del tutto coerente con il progressivo venire a consapevolezza che il diventar nulla
e da nulla, essendo innegabile, non puo ridursi ad essere una parte della realta -
dell'Intero —, ma esige di essere Tutto. Donde il suo esser assunto dapprima come
dimensione extra-mentale (realismo gnoseologico), poi come contenuto della
Mente umana (idealismo), infine come contenuto del linguaggio (ermeneutica, in
genere zoppicante nel non rendersi conto da un lato dell’insuperabilita delle
filosofie della coscienza, come ad es. lattualismo; dall’altro che non si ¢
metafisicamente armati per giustificare la presunta necessita del nesso di parola e
cosa — stante che la “necessita” & avvertita come il nemico). Si tratta dello stesso
“cammino” per cui si procede con necessita (I'inautentica “necessita” della terra
isolata dal destino) dal Dio perfetto (trascendentismo: da Parmenide a Ockham e
oltre) al Dio imperfetto (immanentismo teologico: da Spinoza a Hegel) al Dio morto
(Leopardi, Nietzsche e, in rebus, Gentile).

Quest’ultimo livello & chiamato da Severino “sottosuolo filosofico del nostro
tempo”, la dove - ma Tartaglia non mostra di avvedersene —, si prende
definitivamente congedo non gia dall’ERRORE, ma dalle sue interne incoerenze!
Portando anzi quello al massimo di rigore, radicalita e compiutezza, si che al
culmine pil concreto la Follia appaia nel suo aver oltrepassato tutte le sue interne
contraddizioni e percid conducendo all’estrema “purezza” la Contraddizione di
base. Cosi ad esempio I'Atto gentiliano che ¢ pur sé stesso e non altro da sé si
presenta come I'Ipostasi dell’incessante diventar (identico all’) altro da parte di
ogni essente e percio, diventatolo, di non esser sé essendo I’altro da sé. (Il tentativo
di rifiuto del quale esito, importando da un lato Perrata persuasione che la storia,
dunque la storia del pensiero che ne & 'autocoscienza, priva di “necessita”, vada
come e dove si vuole che vada, dall’altro che il “sottosuolo filosofico” sia
un’“opzione” fra altre possibili, anziché il “necessario” svolgimento della tradizione
a partire dalla sua contraddittoria nascita in Grecia, dunque I'identita profonda di
questa).

43 Capitalismo senza futuro, Rizzoli, Milano 2012, p.156.

141



Dinanzi a tale gigantesca sottovalutazione delle “ragioni” del nichilismo da parte
di Tartaglia, ci pare oltremodo utile mostrare I'inevitabilita del sottosuolo, di cui
parla Severino, nel suo favorire I'interna maturazione della Follia nichilistica, onde
appaia sempre piu chiaramente dietro la parimenti sempre piu sottile maschera di
innocente plausibilita non violenta.

Certo, nel sottosuolo si sentono voci diverse (ancorché assai poche!).

Quella di Nietzsche, ad esempio, ¢ diversa da quella di Leopardi o di Gentile, o da quella di
Dostoevskij. Tuttavia esse hanno un suono in comune: la capacita di mostrare che il
tramonto degli Immutabili & “inevitabile”. In ognuna il suono comune ¢é avvolto da altri
suoni. Bisogna saperlo distinguere. In esso si dice quanto segue.

Il provenire dal nulla e ’'andare nel nulla significano che il futuro da cui gli enti provengono
¢ il loro essere un ancor nulla e che il passato in cui se ne vanno é il loro essere un ormai
nulla. Ma se esiste un Ente eterno, contenuto di una “Verita eterna” e definitiva (diversa
dalla verita originariamente evidente del divenire), & impossibile che il futuro sia un ancor
nulla e il passato un ormai nulla, ossia il divenire, peraltro evidente, & impossibile, &€ un
nulla. (Il divenire richiede il nulla futuro e passato del presente...).

Infatti, se esiste un “Eterno”, manifestato da una “Verita eterna”, il divenire & impossibile
perché I'“Eterno”, cosi manifestato, non pud essere alterato, distrutto, smentito da alcun
evento, da alcuna novita, da alcun nuovo o inaspettato sapere. Rimane intatto di fronte a
ogni irruzione del nuovo e ad ogni allontanamento di ci6 che non ¢ pit. Non & colto di
sorpresa, e quindi sottomesso. All'opposto non puo esistere alcun evento che sia in grado
di rimanere indifferente e inalterato [...] di fronte all’eterna Verita dell”“Eterno” [che percio]
¢ la Legge e la Regola di tutto cio che accade [...]

Ma in quanto assoggettato alla Legge vera dell’Eterno, il nulla diventa un ente, un suddito
della Legge. E questa entificazione del nulla toglie al divenire - al provenire dal nulla e
ritornarvi — cio per cui il divenire ¢é tale. L’assoluta evidenza del divenire, riconosciuta
anche dal pensiero che afferma l’esistenza dell“Eterno”, é infatti 'assoluta evidenza della
nullita di cio che é ancora nulla e di ci6 che ormai non ¢ piu. L’entificazione del nulla, a cui
perviene la vera affermazione dell’*Eterno”, implica la nullificazione del divenire, ossia la
negazione dell’assolutamente innegabile.

L’“inevitabilita” della negazione di ogni “Eterno” manifestato dalla Verita eterna ¢ data
appunto dall’entificazione del nulla [...] & data dall’identificazione del nulla e dell’ente*.

Che c’entra tutto cio con Tartaglia? Diciamo: Tartaglia sente, avverte, indovina,
presagisce che il Dio della tradizione ¢ in verita non-Dio (¢ il suo grande “NO”);
non solo: parimenti e con la stessa disperata acutezza intuisce che “Dio” -
I’Assoluto, il Regno costituito da una smisurata Positiva Verita (Salvezza, Festa,
Gioia) - non pud non esistere (¢ il suo ancor pit grande “SI”). Ma, insieme, non
puo essere NULLA di tutto quel che € stato pensato finora — cosi, dicevamo (§ 1)
della Gottheit rispetto a Gott per Eckhart. E tuttavia gli mancano gli “strumenti”

44 E. Severino, Dike, cit., pp. 181. In tal guisa ['ultima manifestazione della cogenza del principio di
identita/non contraddizione consiste nella coerente affermazione dell’inesistenza di ogni eterno
diverso dal divenire!

142



(chiamiamoli del tutto inadeguatamente cosi) tanto per negare il vecchio, quanto
(e anche piu clamorosamente) per affermare il conclamato nuovo: “novitazione
pura”, celebrazione del “puro dopo” - di 1a da ogni spiritualismo e materialismo,
trascendentismo e immanentismo, teismo e ateismo.

Davvero «la verita di Tartaglia sta enormemente al di la delle sue parole» (S.
Quinzio, PTFD, 138): profezia, si (e chiariremo in che senso il termine ci appare
oltremodo giustificato), ma, come lui stesso riconosceva, quanto inadeguata e non
pit che puramente allusiva nell “ingiustificato” contenuto! E delle sue cateratte
lessical/sintattiche diceva che «sono soltanto espedienti verbali, figure pietosissime
per esprimerci cosl, alla disperata» (F1)!

4. IL “SEGRETO TROPPO MIGLIORE”

Nell’esordio della sua bella Postfazione a TSD (p. 95), citando Tartaglia, S.
Quinzio scrive:

Nell'immediato dopoguerra, “mentre il lamento dell’'universo saliva ad altezza mai
raggiunta, gli uomini del Movimento di Religione si accorgevano che tutto cio che era
accaduto finora, tutto cio che stava accadendo, tutto cio che era prevedibile sarebbe
accaduto per vario svolgimento o rottura dal passato o dal presente, in terra o in cielo, era
nulla nulla nulla, privo ormai di ogni consistenza, sfornito ormai di ogni valore,
maledettissimo” [F1]. O almeno se ne accorgeva Ferdinando Tartaglia che parlava in loro
nome, perché al di fuori di lui il Movimento di Religione restava nulla nulla nulla, privo di
ogni consistenza, sfornito di ogni valore, maledettissimo anche. L’ex prete non ancora
trentenne, lo scomunicato che annunciava novita smisurate, diceva tanto piu vicina ’alba
quanto pil fonda era la notte, accendeva speranze?®.

45 Cosi ne scrive Tartaglia, suo fondatore: «Che cos’e il Movimento di Religione? Risponderemo
naturalmente che il M. d. R. & un complesso di persone che si raccolgono a lavorare secondo
un’intenzione comune. Questa intenzione comune puo essere indicata nella sua generalita dalla stessa
parola “religione”. Religione, nel suo senso meno contaminato, non significa altro che impegno al
destino essenziale dell'uomo e della realta preso nella sua totalita. Il M. d. R. si assume proprio questo
compito, di impegnarsi alla totalita del destino essenziale dell’'uomo e della realta; percio fa sua,
almeno provvisoriamente, la voce “religione”, pur sapendola vecchia fra le vecchie e curva di tutti i
pericoli della vecchiezza. Polemicamente la parola “religione” importa una distinzione netta del
Movimento di Religione da tutte le iniziative che impegnano I'uomo su settori parziali — p. es. settore
della politica, settore della filosofia [la filosofia “parziale®?! Aristotele si rivolta giustamente nella
tombal!], settore della cultura ecc. — e che attraverso questi impegni soltanto parziali [...] tentano
risolvere in modo evidentemente illogico i problemi della totalita. Ma la parola “religione” importera
anche non meno ferma una distinzione del M. d. R. da tutte le religioni storiche e tradizionali [...]
[analogamente si distinguera] anche dalle irreligioni o antireligioni [...] non sara spiritualista cosi
come non sara materialista; non lottera per I'immanenza, cosi come non si torturera per la
trascendenza» (F1)

143



E nulla gli apparivano, oltre al gid menzionato «mito neoidealistico» (Croce e
Gentile), la stessa «favola cattolica», «caduta ormai dalle coscienze» e il «mito
esistenzialistico e marxistico» (FI). Questi ultimi intesi da Tartaglia come
prolungamenti dellidealismo, da questo dialetticamente suscitati: di contro
all’infinitezza e alla spiritualita del quale si invocavano cosi finitezza e materialita
dell’'uomo. Non altro che «casi interni all’idealismo» (ivi).

Ad ogni modo, secondo Tartaglia, non piu che inessenziali prospettive che non
avevano nulla da aggiungere davvero alla miseranda condizione attuale (e di
sempre): non «l’irrilevante decadenza del racconto esistenzialistico: la noia di
quella noia, la disperazione di quella disperazione, il nulla di quel nulla» (ivi);
nemmeno «il rivoluzionarismo marxista [che in fondo] non era altro che
conservatorismo estremo» (ivi). In particolare questultimo appariva agli occhi di
Tartaglia oltremodo inane presumendo di «compiere una critica radicale di tutto
Pesistente attraverso le descrittive del materialismo storico, ossia attraverso le
descrittive piu ridotte e povere che fosse dato pensare; affermava di risolvere tutti
i problemi del cielo e della terra mediante la soluzione (e quale misera soluzione)
delle faccende della classe, della proprieta, del lavoro [...] Uno dei surrogati pit
inutili, una delle evasioni piu gratuite ai problemi reali dell'uomo» (ivi).

Alla riconosciuta poverta di «questi miti [e di altre forme minori]*® gli uomini
del Movimento di Religione hanno detto subito, ripetono oggi, continueranno a
ripetere con appassionamento crescente: basta. Tagliamo netto, basta» (F1).

Diciamo subito: questo “atteggiamento”, invero per nulla “filosofico”, & il punto
pit debole del pensiero di Tartaglia, quasi che la verita la si potesse/dovesse
scegliere: da un lato dando per scontata la liberta di scelta (il grande Kant insegnava
che di idea metafisica, piuttosto, si tratta, nulla di esperienziale dunque, se mai un
problema; che il destino della necessita mostra come appartenente all’alienazione
della verita)’’; dall’altro che, in quanto meramente “scelta” - «scegliere ¢

46 Sinoti tuttavia che nella sua furia iconoclasta, tutta tesa alla prospettazione dell'Incommensurabile
Novita, Tartaglia finisce per perdere di vista il valore speculativo — intrinsecamente riguardante cioe
la storia del senso dell’essere — di tali prospettive, tutte appartenenti alla fase finale del “piano
inclinato”, come lo chiama Nietzsche (Genealogia della morale, 111, 25) in cui, sulla base delle ragioni
del “sottosuolo” (§ 3), ciascuna a suo modo tende ad affermare 1'esistenza, la storia materiale, il
divenire in atto come la Realta che null’altro presuppone. In cio, diciamo contro Tartaglia, 'estrema
ricchezza in cui consiste I’Errore (nello sguardo del destino). Ci6 di cui ci si libera non attraverso un
Gesto (individuale e collettivo: in ogni caso un atto arbitrario), ma apparendo la radice dell’errore di
base contestualmente all’apparire dell’Incontrovertibile (che sappia mostrarsi concretamente tale)
necessariamente oltrepassante.

47 La contingenza (in questo caso, del volere) implicando la possibilita che qualcosa sia niente (cio
che sarebbe potuto essere e non é stato o che sarebbe potuto non essere ed € invece stato: una “libera”
decisione, nel caso). Cfr. E. Severino, Destino della necessita, cit., part. I-IIl e Testimoniando il destino,
cit., pp. 332-8. Se e poiché il diventar altro, implicando necessariamente 1’esser I’altro, & impossibile,
si che, in generale, il volere — che & sempre voler far diventar altro — & negato dal destino unitamente
a quello, la liberta del volere, implicando la contingenza, che, di suo, &€ negazione del destino, & dunque

144



necessario», € la conclusione di TFD -, la verita non € e non pud essere
I'Incontrovertibile (come pur richiede Tartaglia), dinanzi al quale si € davvero Iliberi
proprio perché NON si sceglie: libertas superior (ovk épob dAAX TOD Adyou
axovoavtag: non dando ascolto a me, ma al Ldgos, scrive Eraclito: fr. 50; e
I'evangelista Giovanni, in contesto anche di fede, formalmente ribadisce:
«conoscerete la verita e la verita di fara liberi»: 8, 32)*. 1l “destino della necessita”
non essendo destino della schiavitt, poiché ¢ il destino della verita, solo in seno
alla quale c’é autentica “liberta” (dall’errore, dunque dalla violenza, dal dolore e
dalla morte).

Tartaglia vuole andare oltre ogni forma di umanesimo e anzi oltre Dio e non-Dio,
ma proprio perché lo vuole (per altro con un coraggio e un intuito formidabili), &
inevitabile che ritorni fatalmente al (e anzi nemmeno si muova dal) luogo che
intenderebbe lasciarsi alle spalle — a meno che non si intenda, con Nietzsche,
oltrepassare I'uomo attraverso la volonta di potenza in quanto superuomo.
Tartaglia intende tutto scuotere e ricusare, non avvedendosi di tener ben saldo e
indiscusso proprio il veleno che non consente novita alcuna che non sia (nello
sguardo del destino) la fede nell'imprevedibile e del tutto casuale scaturir dal nulla:
un “Dio”, si, ma in quanto Dioniso!

E tuttavia, nel panorama culturale del suo tempo, egli avverte come nessuno (e
come forse in nessun altro tempo) la “necessita” (che intende come “compito”,
“libera scelta”, dover essere morale: Sollen, non Miissen) di oltrepassare tutte le
coppie di contrari che costituiscono la base della nostra civilta, scontrandosi fra
loro, ma restando allinterno del proprio cieco implicarsi, come tale
apparentemente privo di alternative che non si risolvano via via in compromessi
temporanei dotati di equilibrio precario, stante che in ultimo la maschera
dell’opposizione per contrarieta, che in linea di principio consente una molteplicita
di posizioni intermedie, a malapena cela il volto dell'opposizione per
contraddittorieta — onde ciascuno dei poli rivendica a sé la totalita —, per cui
tertium non datur. Cosi per Dio e non Dio, trascendenza e immanenza,

doppiamente contraddittoria. Cid significa allora che proprio quello che consideriamo l’evidenza
indiscutibile (nihil certius, diceva Cartesio) € errore alla seconda potenza.

48 Ha scritto E. Severino (Oltre I'uomo e oltre Dio, Il Melangolo, Genova 2002, p. 37): «perché I'uvomo
sia libero (come vuole I'Occidente) é certamente necessario uno spazio vuoto. Ma questo spazio € il
nulla assoluto che la libera creativita umana va via via riempiendo, e che dunque, come abbiamo visto,
non puod essere gia da sempre riempito dalla Legge epistemico-teologica, ossia dalla Legge che —
Leopardi e Nietzsche lo vedevano con chiarezza totale — rende impossibile la liberta umana. L'uomo
non é reso libero [libertas inferior: liberta di scelta] dal Dio dell’epistéme, ma dal nulla che circonda
I'uomo e il mondo. L’uomo pud creare perché é circondato dal nulla. La creativita umana, come quella
del Dio dell’epistéme, fa uscire le cose dal nulla. In quanto distruzione dell’epistéme e di ogni Dio
[ritorna il tema del “sottosuolo”] ¢ la filosofia contemporanea I’autentica salvazione (all’interno della
Follia dell’Occidente) della liberta». Come a dire che, nello sguardo del destino, il prezzo dell’amata
“liberta”, come la s’intende al piano piu basso (ormai planetario), in linea di principio, cioé all’interno
dell’Errore, si paga con il (diventar) nulla.

145



spiritualismo e materialismo, idealismo ed empirismo, eternita e tempo, infinito e
finito, bene e male, contemplazione e prassi... (e, anzitutto, verita ed errore).
Laddove, quanto ai contraddittori, anche per Tartaglia — che intendendo la
contraddizione come errore non pud non tener fermo il “principio del terzo
escluso” - vale formalmente I'impossibilita di un “terzo”, salvo che i supposti
contraddittori (Dio e non-Dio ecc.), come tali esclusivi d’altro, uscendo dalla loro
falsa prospettiva, gli appaiono — mutatis mutandis come nello sguardo del destino!
— coppie di contrari appartenenti allo stesso genere errato®. (Dunque si, infine,
“contrari”, che perd, stando sul loro terreno, non appaiono tali, ma contraddittori,
dunque privi di sbocco). Si che il refrain coerente di Tartaglia consiste nel rivolgersi
all’ “opposto o inverso superiore” (rispetto all’'opposizione inferiore fra contrari)
consistente nel contraddittorio rispetto a quelli: I'Incommensurabile-Senza-nome-
oltremodo-Positivo — di cui Tartaglia, a scapito della sua stessa vita (e carriera
ecclesiastica, in prospettiva certo luminosissima) € stato infaticabile banditore e
profeta —, che, al di 14 del falso blocco delle antitesi, costituisce l'oltrepassamento
di ogni apparente opposizione poiché mascherata espressione dell’errore comune
(germinante entrambi i poli). Se cioé le opposizioni di natura “categoriale” (non
empirica: bianco-nero, maschio-femmina ecc.) implicano di principio 'esigenza, da
parte di entrambi i lati, di totalizzazione (chiarisce ad esempio Gentile, criticando
Spinoza: «Non si puo dire spirito e materia. Se ¢’¢ materia, tutto ¢ materia; se c’e
spirito, tutto & spirito»)*’, allora, come potentemente avverte Tartaglia benché nel
disorientamento piu radicale quanto al Contenuto autenticamente alternativo, si
tratta di portarsi oltre tale sterile rimpallo polemico. (Il cui incipit, a ben pensare,
¢ costituito dal grande Parmenide, per il quale stante I’Essere, c¢’¢ solo 'Essere;
salvo che I'apparire innegabile del mondo puo ben rivendicare i propri diritti — i
diritti del divenire che e anche molteplicita —, come avvertirono i Sofisti,
rovesciando la tesi: stante I’evidenza del Mondo, non ¢’¢ che Mondo).

Laddove la testimonianza del destino chiarisce che nessun Luogo libero-
liberante (dall’Errore, Dolore, Morte), come l'intende Tartaglia, ¢ conseguibile
attraverso o mediante un atto di (libera) volonta (umano o divino), giacché voluntas
e noluntas (voler non volere — e percio volere: voler far diventar altro, cioé non
volente, me stesso volente), come contingenza opposta a “necessita” (intesa questa

49 Che secondo il destino & la comune persuasione circa il diventar altro (contingente o “necessario”
che sia), contraddittorio del destino in quanto errore (=nulla), contrario (dialettico) in quanto errare
(=positivo significare di nulla), mentre per Tartaglia € tutt’altro che evidente, non essendo affatto
chiaro il Positivo ad esso contraddittorio (giacché solo nella luce della verita I’errore € e appare come
errore)

50 Sommario di pedagogia come scienza filosofica, I, Sansoni, Firenze 1982, p. 92. Analogamente:
posto linfinito, il finito non pud starne fuori (rendendo quello un finito), onde non c’¢
sostanzialmente che I'infinito; cosi se c¢’é 'eterno, il tempo, come ritmo e misura dell’imprevedibile
scaturire dal nulla e ritornarvi, ne sarebbe la sconfessione, potendone smentire il Volto quando che
sia; onde se c’é quello, allora c’é solo quello e allora il tempo ne misura il sopraggiungere degli eterni
tratti ecc.

146



comunque come diventar altro, benché inevitabile), costituiscono a loro volta
coppie (antitetiche in superficie, identiche alla radice) da superarsi, conseguendo,
nel linguaggio di Tartaglia, I'opposto o inverso superiore (ma in che consista in
concreto, non lo dice mai — ancorché, come un novello san Paolo, ne avverta
Iimminente irresistibile incombere).

Tartaglia ripete bensi, a iosa, che si tratta di andare al di la «di tutta la realta
irrealta soprarealta data finora» (TFD, 26), non tuttavia per “necessita” (intendendo
questa, nichilisticamente, come un diventar altro senza alternative), ritenendo anzi
la “necessitd” come «la categoria e condizione peggiore» (ivi). In questo senso
allineandosi in rebus alle forme di piti coerenti nichilismo, nella misura in cui il
diventar altro, in quanto tale — in quanto cioé assunto come evidenza suprema del
diventar nulla e da nulla —, richiede necessariamente la negazione di ogni forma di
determinismo (o fato), ovviando alla contraddizione che questo implica, nel suo
considerare ’ancor nulla — per la necessita del suo diventar essente — in fondo
come gia esistente, in tal guisa anticipato e perd entificato (cosi per I’ormai nulla,
in quanto tuttora esistente, nella Legge che lo determina di necessita). Dunque
coerentemente assunto, all’interno della persuasione alienata, come la base da cui
inferire la per sé non evidente contingenza — percio anche come contingenza del
decidere o “libero arbitrio” (chiarito dunque, all’interno della follia nichilistica, non
come “dato” d’esperienza — aveva ragione Kant —, ma come dedotto dall’ “evidente”
diventar altro, segue che le mie decisioni sono libere, perché il mio futuro ¢ nulla,
cioé non pre-determinato da alcunché)’!.

Ebbene Tartaglia qui si trova a poggiare, quando invoca nonostante tutto da
cristiano I'Incommensurabile: da una parte, trovandosi quindi completamente e del
tutto inconsapevolmente immerso nell’antica smisurata mensura della follia
nichilistica (la “suprema evidenza” dell’infinito — percid “smisurato” — passaggio

51 Come giustamente rileva Quinzio (PTFD, 135), quanto all’antitesi necessita-liberta, Tartaglia non
prende, come al solito, le distanze equamente da entrambe le prospettive (comunque nichilisticamente
intese, diciamo, in quanto diventar altro: libero o necessitato). Se la categoria della necessita gli appare
infatti “puramente erronea”, questo non € mai detto della categoria della liberta. «L’inno alla liberta
& cantato spesso, piu spesso forse, di quello alla novita. Si parla qualche volta di metaliberta, ma mai
di metanecessita [...] Tartaglia parla, cosi, di “liberta libera, liberata e liberante” [FI], ma non
parlerebbe nello stesso modo apologetico di necessita necessaria, necessitata e necessitante». Perché
non si potrebbe dire che come non ¢’é mai stata vera liberta, cosi non c’é mai stata vera necessita? Se
non perché, diciamo noi, la “necessita” tradizionalmente intesa blocca e infine uccide 1”evidente”
divenire in cui consiste il libero decidere umano. Che percio, cosi soffocato, si s-catena, affrancandosi
da ogni impaccio. Seguita acutamente Quinzio: «Il peccato libertario di Tartaglia non € un peccato
veniale, infirma anzi tutto il suo discorso, perché ¢ un limite nel suo intenzionalmente illimitato
orizzonte. Paradossalmente, forse, ¢ il limite consistente nello scegliere I'illimite escludendo il limite.
Per questo € un peccato del suo lato oscuro, sfuggente, dionisiaco [corsivo ns.], senza ordine e senza
confine» (ibid. p. 136). Cio detto, senza che Quinzio mostri di rendersi conto che questa celebrazione
dell’illimite, senza ordine né confine (=senza immutabili che siano essi, secondo tradizione,
I'Tllimitato) non & altro che la celebrazione dell’infinitezza del diventar nulla e da nulla, dunque del
Caso: il Regno di Dioniso! Con buona pace del Regno di Cristo.

147



dal non essere all’essere e viceversa nel diventar altro ontologicamente inteso a
partire dai filosofi greci sino alla civilta della Tecnica), esigente come tale d’esser
I'Intero; dall’altra, partecipando, diciamo, unitamente al nocciolo piu profondo del
cristianesimo (anzitutto, ma certo non esclusivamente, san Paolo), a sua volta
immerso in tale persuasione avvelenata, della antitetica, incompatibile, ma
invincibile fede circa la sconvolgente imminenza del Regno («anch’io sono stato
afferrato da Cristo [...] Per me infatti vivere ¢ Cristo e il morire un guadagno»: Fil
3,121, 21)%2.

Anche il destino (la sua testimonianza) avvista Cio che deve venire. Ma: 1. Non
nel segno né del Sollen (=dover essere morale, che percid, libero, potrebbe anche
non essere o non sopraggiungere), né del Miissen (=metafisico “non poter non
essere/sopraggiungere”), entrambi fondati sul diventar altro; 2. In alcun modo
effetto di produzione, il Veniente (la terra che salva dall’errore e dal dolore) ¢ gia
da sempre dispiegato in sé stesso (da sempre appartenente alla totalita degli
essenti) e tuttavia e destinato a inoltrarsi nei cerchi del destino, lungo un cammino,
peraltro, che non ¢ mai compiuto (cfr. § 1).

Tartaglia, dicevamo, sente incombente, nel modo in cui alle origini era sentita,
la realizzazione della Promessa di Cristo: venio cito (Ap 22, 12 e 20); con lo stesso
ineguagliato vigore con cui profetizza san Paolo, in particolare quando avverte la
comunita cristiana di Corinto, che, con il Venerdi santo di morte e la Pasqua di
resurrezione, il tempo si € bruscamente contratto, giacché «ha avuto una svolta;
d’ora innanzi quelli che hanno moglie siano come se non l'avessero; quelli che
piangono come non piangessero; quelli che si rallegrano, come non si rallegrassero;
quelli che comprano, come non possedessero; quelli che usano il mondo, come non
ne usassero: perché passa la figura di questo mondo!» (1Cor 7, 29-31). «Perché
ancora un poco, appena un poco, colui che viene giungera e non tardera» (Eb 10,
37). «Ancora un poco e non mi vedrete — dice Gesu ai discepoli in prossimita dello
strazio finale —; un po’ ancora e mi vedrete [...] Voi sarete afflitti, ma la vostra
afflizione si cambiera in gioia [...] Cosi anche voi, ora, siete nella tristezza; ma vi
vedro di nuovo e il vostro cuore si rallegrera e nessuno vi potra togliere la vostra
gioia. In quel giorno non mi domanderete pit nulla» (Gv 16, 16-23).

Ha scritto Quinzio:

52 Inaudito e inconcepibile il Regno di Cristo (ma la tiepidezza cristiana attuale & sintomatica) in
quanto capace di sconvolgere e sbaragliare qualsivoglia teoria o abitudine concettuale, perché, come
scrive S. Quinzio, «la fine del mondo, come la resurrezione, non & un “fatto naturale”, qualcosa che
assomigli a cid che gli astronomi possono calcolare, ma, come la creazione, ¢ il miracolo di Dio, & il
suo intervento diretto e definitivo. Questa & la verita cristiana» (Mysterium iniquitatis, cit., p. 82).
Basterebbe pensare alla morte di tutti gli uomini esistiti sinora sulla terra, non gia come polverizzati
e da millenni e millenni annientati, ma, nessuno escluso, anche il pitt umile e insignificante analfabeta,
“addormentati” in Cristo, e, cosi, in attesa di ri-sorgere come Adamo sorse dalla polvere per volonta
di Dio (Gn 2, 7), primizia e modello archetipo dell’“esser uomo”.

148



Gesu Cristo ha annunciato la venuta della consolazione e della pace, la salvezza nel regno
messianico, ma per un tempo inverosimilmente lungo noi abbiamo fatto I'esperienza del
contrario. [...] Gesu Cristo ha annunciato il giudizio finale come la condanna degli empi e
l’abbattimento dei ricchi e potenti dai loro troni perché i miti ereditassero finalmente la
terra [...] Tutto questo ¢ tardato troppo, noi non possiamo piu, al termine del freddo secolo
di Auschwitz e di altri non troppo dissimili orrori, accontentarci di ripetere che “Cristo ha
vinto la morte”. Non possiamo farlo se non riducendo la promessa a metafora, in definitiva
a una consolante finzione che umilia e offende i tanti che hanno patito e patiscono terribili
sofferenze.

E su questo deludente “ritardo” che si radica la crescente persuasione, da Simone
Weil a Sergio Quinzio e altri, circa il Dio non piu “onnipotente”, ma debole,
sofferente, afflitto e tribolato sino alla fine dei giorni. Cosi la “teologia della croce”
interpreta la crocefissione di Cristo: non come «un breve e sublime passaggio tra
due glorie», ma come «la continuazione dell’agonia di Cristo crocifisso fino alla
fine del mondo, mentre la resurrezione avvenuta nascostamente nella notte [...] e
’ascensione che ci ha tolto il Signore, il quale non € piu tornato — “presto” (Ap 22,
20) — a prenderci come ci aveva promesso (Gv 14, 3), sono segni e pegni di cio in
cui continuiamo malgrado tutto a sperare».

La croce non puo essere un momento che passa, ma ¢ la stessa verita cristiana che imprime
il suo terrificante sigillo su tutta 'incarnazione, la quale si manifesta cosi fino alla fine come
incarnazione per la morte, come completa condivisione della mortale condizione dell’'uomo
da parte di Dio. Non una condivisione saggiamente, serenamente, provvidenzialmente
programmata, ma una condivisione che tocca il fondo dell’assurdita e dell’orrore, perché il
Figlio non é stato mandato per essere ucciso, ma, cosa che si dimentica sempre, per essere
riconosciuto Signore (Mc 12, 6)%

A suo modo, Tartaglia partecipa di tale tragica concezione rifiutando «un Dio
pensato e attuato essenzialmente come “necessita” [...] un Dio puramente
necessitante» (TFD, 29)°, ammettendo «un teismo sempre necessitante si [almeno
una briciola di “necessita” non si pud non concederla all’eterno!], ma necessitante-
caritativo, necessitante-agapico, cioé tutto strutturato di una nozione e di una
realtd di “charitas”, di “agape” [...] un Dio sempre necessitante, ma non

53 Mysterium iniquitatis, cit., p. 80.

54 S. Quinzio, La fede sepolta, cit., p. 98.

55 Ibid., p. 99.

56 Chiediamo di nuovo: ma che cos’ha di male la “necessita” (intesa come inevitabile diventar altro)?
Giacché gli stoici e Spinoza (e, a suo modo, Hegel) vi vedono proprio la traccia insuperabile di “Dio”
(in opposizione al caso)! Gli é tuttavia che il pensiero moderno-contemporaneo vi vede a sua volta
I'impossibilita della liberta (contingenza, “libero arbitrio”), assunta come irrinunciabile evidenza.
Donde i canti corali a suo tributo, tanto unanimi, quanto acritici (diciamo). Anche Tartaglia, che tutto
ricusa, sintomaticamente la tien ferma, non rendendosi conto di tener fermo proprio il caposaldo di
ci6 che vorrebbe lasciarsi alle spalle!

149



necessitante-creatore bensi necessitante-salvatore, non tanto necessitante-passato
quanto necessitante futuro, non tanto necessitante-dominatore quanto piuttosto
necessitante-serviente (I’allusione piu alta del teismo cristiano ¢ probabilmente
quella segnata nel Vangelo di Luca, 12, 37)» (TFD, 29-30).

Ma il discorso, diciamo, fa acqua da tutte le parti e per una serie di ragioni: 1. a
parte il presupposto diventar altro, implicante come suo risultato I'impossibile
esser I'altro: a parte cio e senza pitt scomodare il destino; 2. che senso ha concedere
“un poco” di necessita a Dio (non troppo perd!), per lasciargli campo libero per
decisioni contingenti, dunque rivedibili e inevitabilmente prese nel tempo?; 3.
oppure per ammetterne assurdamente la necessita al passato, ma al futuro proprio
no?; 4. Dio che serve 'uomo (Lc¢ 12, 37), ma non ¢ forse anche detto, e dallo stesso
Luca, che servi inutiles sumus (Lc 17, 10)? “Inutili”, giacché se non si gioca con
I'immaginazione anziché pensare, allora Dio ¢ I'Intero senza eccezione (sarebbe un
finito altrimenti), con tutte le inevitabili conseguenze del caso. Anzitutto — con
Spinoza e Hegel, ciascuno a suo modo —, che 'uomo non € “sostanza”, non potendo
essere percid nemmeno “inutile”; 5. ma poi: “non necessitante-creatore”? Se si vuol
dire che Dio ha creato potendo non creare, allora, a parte il viluppo di
contraddizioni che in genere non si rileva’’, si resta nella tradizione anziché
capovolgerla; se invece si intende mettere in questione l'attributo di “creatore”,
allora si deve chiarire, tolta la Radice divina creatrice del mondo, quale
incomprensibile identita cristiana resta in campo (e da dove viene il mondo).

E in effetti le varie forme di “ontologia debole” che in questi ultimi anni si sono
succedute in Europa (salvo presentarsi inevitabilmente come “vere”, percid nonché
forti, fortissime!) — a partire dall’influenza che Nietzsche ha avuto su Heidegger e
sulla corrente ermeneutica (“'essere & evento”) — hanno predisposto la riflessione
teologica a rifiutare 'idea di un Dio inflessibile; prima ancora che per motivi

57 Come libero creatore, Dio sarebbe in potenza creatore, essendo dunque contraddittoriamente in
potenza gli opposti: creatore e non creatore: cid che Aristotele non vede, quando esclude che I’ente
non puo essere in atto gli opposti (essendolo invece in potenza); salvo che lo stesso Aristotele rileva
che «cio di cui si dice che ha potenza é gia secondo I'atto» (De interpretatione, 23 a 9-10) e cioé che
cio che ¢ in potenza ¢ tale all’interno del suo stesso essere in atto (come potenza) (cfr. E. Severino,
Fondamento della contraddizione, cit. Parte I, cap. V); ma poi «il concetto di un divino Atto puro
creatore libero del mondo [secondo l'ortodossia teologica tomista, che Tartaglia non mette
determinatamente in discussione, né si vede, entro le sue categorie e comunque da “cristiano”, come
potrebbe] & una contraddizione [...] perché implica che I’Atto puro [essendo libero] sia un ente in
potenzax; e, per ultimo, «anche perché la creazione non avviene nel tempo, ma ¢é creazione del tempo;
Dio non € nel tempo. Ma proprio per questo e impossibile che ’esser in potenza [...] preceda,
inscrivendosi pertanto nel tempo, il libero atto creativo di Dio: [...] 'essere in potenza, da parte
dell’Atto puro, & ab aeterno. Cosi come ¢ ab aeterno 'atto creatore [...] Da cio segue che I'Atto puro,
libero creatore del mondo, & ab aeterno - e pertanto sub eodem — in potenza e in atto creatore libero
del mondo» (E. Severino, Dike, cit., pp. 31-5). Come ben si vede, un autentico nido di aporie, di cui
Tartaglia, che vuol esser radicale, non mostra consapevolezza alcuna.

150



morali, per motivi metafisici, stante che tale Intoccabilita implicherebbe
I'impossibilita della storia, cio¢ del divenire del mondo e, all’interno di questo, della
liberta umana. Di nuovo e sempre le “ragioni” del “sottosuolo” e di Nietzsche circa
la “morte di Dio”. Ora & ben vero che in quanto “debole” Dio non rende piu
impossibile I'uomo, cosi pero cessando insieme di esser Dio. Un Dio diveniente a
sua volta e percio mortale (laddove ¢ chiaro che, secondo dottrina, sulla croce Dio
muore come uomo, non come Seconda Persona della Trinita) € un tratto del mondo,
che allora & assunto — esso, e con esso il tempo - come il vero “Dio”.

Ma Tartaglia si stacca anche nettamente dalla miseria di queste forme epigoniche
di pensiero (o, com’¢ stato vacuamente detto, di “nichilismo gaio”), nella misura
stessa della sua singolarissima e del tutto inattuale furia prometeica di profeta. E
in questo senso diciamo che il biblista G. Ravasi, nonostante tutto, ha torto quando
rileva che il pensiero di Tartaglia ¢ irrintracciabile «nella vitalita della riflessione
contemporanea, filosofica e teologica»°®. Non nel senso che si parli ancora di lui e
delle sue utopie (ché queste, in senso stretto, sono proprio scomparse), ma nel senso
che indirettamente Tartaglia ¢ segretamente presentissimo sulla scena del pensiero
attuale, e molto piu di tanti presunti attori inutilmente chiacchieroni, come una
sorta di folle annunziatore simile allo Zarathustra che il mercato accoglie
deridendolo. E venuto troppo presto: «questo enorme avvenimento & ancora per
strada e sta facendo il suo cammino: non ¢ ancora arrivato alle orecchie degli
uomini»*. Vox clamantis in deserto (Is 40, 3; Mc 1, 3), da parte di un nuovo Battista
che avverte I'imminenza — la novita deve venire, la sentiamo, é vicina: diceva —,
potendola annunziare solo con parole inadeguate (provvisorie, mitiche, di fortuna,
meramente allusive: ne fu ben consapevole), che si facevano carico formalmente
del loro non-dire, esprimendosi con l'urlo e lo strazio di un lessico deforme,
ermetico, carico di neologismi e coni verbali inusitati — da cui il valore che sempre
ebbe per lui la poesia (cfr. cap. IV, § 5, NOTA). Come voce che (si) strappa il (dal)
vecchio prendendosi sulle spalle tutta la hybris dell’ignoto nuovo. Altro che
“pensiero debole”! Certo: contorsioni, contraddizioni, viluppi di aporie (e Tartaglia
era pur un logico), ma come chi, proprio volendo esprimere il Troppo (rispetto al
troppo poco), si riduce a un ardente balbettio. Ma guai a smarrirvisi, voltando le
spalle all” autentico, benché inconsapevole, intenzionato!

L’Incommensurabile, lo chiama. Come tale, onniavvolgente; si che — per quello,
con quello, in quello - I'uvomo ¢ incommensurabile all’'uomo, il cosmo al cosmo,
Dio a Dio, I’essere e il non essere all’essere e al non essere.

Cosi parlava, annunciando un’epoca di assoluta novita (diceva), banditore e
profeta del “segreto troppo migliore™:

58 “Il Sole-24 Ore”, 28 aprile 2002.
59 F. Nietzsche, La gaia scienza, af. 125.

151



Forse io non so che cosa sono io e dovete perdonarmi se ho parlato fra voi cosi esterno e a
gioco, senza entrare nei passi della follia autentica [«perché la follia (nwpov) di Dio € piu
sapiente degli uomini»: 1Cor 1, 25], ma tutti dobbiamo ancora un po’ travestirci per non
uccidere e non ucciderci, fingere di parlare del volto di Achille e invece il nostro presagio €
a cose troppo piu lontane, simulare di voler regnare su questa terra e siamo invece
abbagliati a un segreto troppo migliore [corsivi ns.]. Proporre religione, vedete, oggi & cosa
terribile e ci dissuggella dentro un’acqua profonda e delirata, il nostro capo ne & sempre
distolto e non vi possiamo bere, il nome del nostro Dio é forse ancora trascorrente
nell’acqua, raggiante nell’abisso dell’acqua, e puo darsi non sappiamo ancora con esattezza
come ci0 che facciamo sia adempimento, sia violazione, o meglio lo sappiamo troppo per
poterlo gia annunciare senza spavento. Oggi chi predice religione € staccato da se stesso,
corre davanti a se stesso, la sua anima é solo un accadimento successivo e improbabile, la
mano con la quale insinua il gesto la segue remota e indistinta; per questo, chi predice
religione puo oggi anche sputare sulla propria vita, e sputando sulla propria vita pud
aspirare senza orgoglio a diventare piu che il Budda, piu che il Cristo (guai se tutti non
aspirassimo oggi a essere piu che il Budda, piu che il Cristo), proprio perché lui & nulla e
sara sempre nulla. E voi anche sapete che cosa &€ per me religione: non nascere
dall’adolescente nei campi di dicembre ai pastori, non morire sotto ’albero fiorito, non
sognare all’alba di essere risuscitato e risuscitare, non soltanto dire “beati” o le “quattro
verita” ma lottare ormai nella nostalgia nuova a cid che non € mai stato e mai sarebbe stato
se alcuni fra voi non fossero intervenuti, donare all’'universo la nostra protesta ormai
assoluta, la nostra liberazione assoluta, la nostra fondazione assoluta. Fare di meno sarebbe
non fare e rimorire. Cantare sulla realtad che finisce: ecco come finisce. Ma subito
soggiungere: ecco la novita che viene, e non la novita che altri hanno gia detto e fatto e ci
sono morti dentro, ma la novita estrema, la novita nuova®.

Un passo, in cui il timbro e lo stile “zarathustriani” evocano con potenza
quell’oltrepassante segreto rispetto a cui Cristo stesso — la sua nascita come Dio
incarnato da un’adolescente palestinese fra i pastori, la sua morte ai piedi della
croce fattasi albero in fiore e la sua stessa resurrezione — non basta pit! Non ¢ che
un “punto” di presagio, pur luminoso, di Cio che, estraneo alle “quattro verita”, non
puo non venire: non “nuovo” in senso vecchio, ma in senso estremo.

Dissolvendosi il vecchio atto religioso, anche i tradizionali contenuti religiosi verranno a
trovarsi cambiati. La realta di Dio viene rapidamente portata al massimo della sua
liberazione, viene trascesa in una realta diversa oltre Dio e non Dio (Dio e non Dio sono
stati sinora soltanto due errori simmetrici e irreligiosissimi) e questa realta diversa compie
finalmente il nostro lungo amore teistico, ma oltrepasseremo anche di la da Dio e dalla linea
del “divino”, oltre quello stesso metadivino, si aprira pit lontano l'esperienza somma e
radicale, positivissima, della nuova religione. Cosi, né I'uvomo né I'anima dell'uomo
potranno essere elemento di questa fondazione religiosa, ma solo il loro infinito
trascendimento; e anche immortalita, dopo essere stata portata al massimo delle sue
possibilita attive, dopo aver trovato la strada che finalmente la realizza (non contro la morte

60 Cit. da G. Cattaneo, L’uomo della novita, Adelphi, Milano 2002, pp. 94-6.

152



ma dentro), dovra essere travalicata come quella che resta soltanto una condizione minima
ed esterna, caso particolare di un sistema ormai troppo migliore, nasceranno i nuovi
innumerevoli rapporti metaimmortalistici. Percio tutte le figure e operazioni religiose dalla
preghiera all’estasi, dal miracolo al rito, verranno prima capovolte, aperte poi in una
illimitatezza di capacita impensabilif!.

Guardando alla testimonianza del destino, verrebbe proprio da dire: chi ha
orecchie per intendere...!

5. TARTAGLIA: LA “NUOVA LOGICA” E IL PROBLEMA DEL
FONDAMENTO

Dedicando a ciascuno un saggio (raccolti in La religione del cuore, op. cit.,),
Tartaglia si dice convinto che sia il teologismo di J. H. Newman, sia I'ontologismo
di N. Malebranche, sia la raison du coer di B. Pascal, sia I’esistenzialismo di G.
Marcel rivelano «la mancanza di un adeguato organo logico che chiarisca,
all’interno, i nessi, i trapassi e le strutture»®?; lo ripete per tutti (ibid., pp. 78, 129,
151), criticando ulteriormente Pascal al fine di «portare pit a fondo l'esigenza di
Dio e ottenere una vita pit esatta all'uomo»®; mentre di Malebranche, oltre alla
mancanza, si diceva, «di piu piene figure di logica critica»®, rifiuta I"“ontologismo”

61 Ibid., pp. 103-4. Per questo, diceva Tartaglia — ma il tema, ai giorni nostri, suonerebbe ancora piu
adeguato —, i “laici” o atei non si convertono: non gia per la troppa difformita del cristianesimo dalle
loro menti; al contrario per la troppa identita: non ci si converte a cio che, in fondo, gia si possiede.
Cristianesimo ridotto, anticristicamente, a umanesimo: eticita, cura per il mondo, per il clima, per la
politica e I'economia. Nessuna differenza ormai fra “credenti” e non: unificati da un comune,
banalissimo pensare, fatto non d’altro che di luoghi comuni, comunitariamente masticati. Al di sotto
dei quali, molto piu autenticamente (anche se non certo quale parola ultima), I'odio! Il dilemma della
chiesa cattolica oggi: ridar fiato con potenza ai novissimi, unitamente alle grandi profezie evangelico-
paoline, tremende e grandiose e cosi perdendo consensi nel mondo, che nulla vuol sentir dire di tali
astruserie, oppure tacendone, adeguarsi (come appunto fa) alla vulgata dominante e perdere sé stessa!
S. Quinzio: «L’idea di un modo cristiano € nettamente anticristica: il mondo come ’esperienza di
questi venti secoli conferma, pud cambiare etichetta ma non puo che restare il luogo del peccato e
della morte, dal quale il Signore ha promesso di liberarci nel giorno del suo ritorno» (La fede sepolta,
cit., p. 165). E F. Tartaglia: «bisogna andare oltre teismo e ateismo, oltre la cupola troppo facile del
divino» (da G. Cattaneo, op. cit., p. 101).

62 Ibid., p. 151

63 Ibid., p. 23. Di Pascal «accogliamo una perdurante virtu polemica: la sua lotta contro gli infiniti
gesti morti di una religione ridotta a piccola amministrazione, in nome di una iniziale che sia
incondizionata passione: di pilt non possiamo concedere» (ibid., p. 27). Ha scritto Anna Scattigno:
«proprio la religion du coer, per il rilievo che in essa hanno la memoria e il sentimento, testimoniava
per Tartaglia del cedimento della filosofia ed esprimeva in modo emblematico la crisi che segna la
dimensione teoretica e religiosa del pensiero occidentale» (“Annali dell’Istituto storico italo-
germanico”, Trento 1999, pp. 462-3).

64 Ibid., p. 78.

153



(«Ontologismo vorra dire antistoria [...] Ontologismo vorra anche dire
antiesperienza»)®.
E Quinzio, nella sua lunga postfazione a TFD, mette in luce che

alla logica Tartaglia riserva un trattamento di particolare favore, decisamente privilegiato
[...] In qualche modo e misura, di tutto il vecchio la logica, forse solo la logica, si salverebbe
[...] A quel che sembra, solo la logica pud “autoliberarsi”; ha cioe una capacita che non ha
né l'uvomo, né il mondo né Dio, i quali vengono liberati da operazioni postumane,
postdivine, ma in definitiva ancora logiche (PTFD, 134).

Certo, ma a patto che, per Tartaglia, si tratti di criteri di logica nuova, cioé una
logica liberante.

Che significato puo avere un’espressione cosl equivoca? Giacché se si trattasse
di un novum organum meramente formale ed estrinseco (altro la logica, altro
l'ontologia), secondo i canoni empiristico-convenzionalistici, allora, entro tale
visione relativistica (cfr. il Toleranzprinzip di R. Carnap)®®, nulla di
irreversibilmente o incontrovertibilmente fondato si potrebbe conseguire, come
invece Tartaglia intende. Di contro si sta allora invocando una logica unica nella
sua innegabilita, dunque, nonché nuova, vecchia, anzi vecchissima: eterna! La
logica: specchio dell’ontologia. L’apparire dell’essere nel suo esser negazione della
propria autonegantesi negazione.

A quale altra “logica” si sta inconsapevolmente rivolgendo Tartaglia se non al
destino della verita? Nuovissima (nel panorama culturale mondiale) e tuttavia
eterna: essa che sopraggiunge nella sua veste linguistica, non gia in quanto tale! E
dunque al senso autentico della fondazione. Un termine che ricorre spesso nei suoi
scritti, ma che resta sempre in sospeso e a mezz'aria, senza mai conseguire
alcunché di concreto, ma sempre di esigito nel futuro. Cosi l'altisonante e invero
profetico concetto del PURO DOPO®.

65 Ibid., pp. 89-90.

66 Come richiama Federico Battistutta (Trittico eretico. Sentieri interrotti del novecento religioso,
Millenia, Novara 2005, p. 105), Tartaglia giunge addirittura ad evocare la «costruzione concreta di
infinite logiche e piu che logiche nuove, di infinite ontologie e piu che ontologie nuove». Un perfetto
assurdo che si autonega nell’atto stesso in cui si espone, esprimendo — per altro ad arbitrio puro,
senza cioé alcuna ragione (del resto contraddittoriamente autonegantesi) — questa formale e
astrattissima Logica-Ontologica, inevitabilmente unica e suprema nei suoi infiniti contenuti relativi.
Cosi approdando, ahimé, alla desolante inconsistenza del cosiddetto “pensiero debole”. Solo in un
modo potendo, diciamo cosi, salvare tale astruseria: intendendola come spropositata e parossistica
indicazione (per sé presa del tutto assurda) dell’autentico Inaudito (il destino della verita), come tale,
appunto, cosi presagito (benché, ripetiamo, secondo modalitd che, mirando al massimo, neppure
guadagnano il minimo).

67 Particolarmente negli articoli della rivista “Fondazioni” (cfr. nota 42), ma anche in TFD (ad es., pp.
14 sgg), Tartaglia ripropone spesso ’espressione e I'esigenza ad essa connessa. Cosi egli richiama alla
«necessita [salvo disconoscere questa stessa categoria, come s’¢ visto sopra] della fondazione di una
novita pura e totale oltre tutta questa realtd, irrealta, soprarealta» (FI); «...perd non applicando le

154



Essa logica (oltreumana, oltredivina) che, proprio come voleva Tartaglia,
consente di “infrangere”, oltrepassando e insieme conservando (non per6 come in
Hegel, cioé ideel, ma tutelando anche “la carne e le ossa” del conservato), «perché
¢ stato innovato radicalmente il modo d’infrazione»®® e cioé — al di 1a del dettato
esplicito di Tartaglia —, non negando il vecchio Dio unitamente all’intero corredo
degli altrettanto vecchi immutabili sulla base del diventar altro (=vecchio modo di
infrangere: cosi il “sottosuolo filosofico del nostro tempo”: cfr. § 3), ma negando il
vecchio Dio e l'intero repertorio di immutabili INSIEME al diventar altro, di cui
quelli erano lincoerente o rovesciata espressione. Qui si apre quel “luogo”
liberante, in verita gia da sempre aperto, che sopraggiunge come testimonianza
linguistica di tale eterna apertura: la struttura originaria della verita, I'autentico
Fondamento.

In questo Sergio Givone mette in luce la piu autentica cifra di Tartaglia: «portare
a fondo i contenuti speculativi della tradizione metafisica, affinché appaia, come
dall’al di la di una immane dissoluzione, il non ancora detto perché non ancora
pensato, 'annuncio di una realtd inaudita, l'irruzione di un nuovo ordine
ontologico»®. In tal guisa partecipando sino alla radice della passione escatologica
di Tartaglia, ma anche, insieme, del suo astrattismo indicare — laddove Givone,
diciamo, avrebbe ben le carte in regola per sapere che tale determinata irruzione
(quando nel 2000 cosi scrive), almeno in forma di testimonianza, ¢ avvenuta da
tempo!

Vale allora qui la pena, assecondando in rebus I'invincibile ma vuota tenacia di
Tartaglia, di mostrare come la “logica” del destino sia il concreto inveramento della
sua smisurata utopia linguistica.

Laddove, diciamo, & bensi «superiormente risolto ogni “principio di [non]
contraddizione”, [... e percio] reso inutile qualsiasi riferimento all’“unita”, all’
“unicita” e all"“universalita”» (F1) —, ma in quanto presi nella rete dell’isolamento,
onde I'ente &, ma anche, quando non &, non &, si che, insieme, & e non &; e I'"“unita”
- 0 “unicitd” o “universalita” - si costituisce per inevitabile conseguenza come
I'unita dei non uniti, cioeé dei separati. Mentre I'autentica “nuova logica” — il destino
della verita — mostra che I'ente ¢ e non puo non essere, dunque é eterno e I'apparire
incontrovertibile di cio, unitamente alla propria autonegantesi negazione, non ¢
un’“oper-azione”, come ripete invece a iosa Tartaglia, che tutto ricusa ma non il

operazioni cosi costruite alla vecchia, bensi rivolgendole a fondare realta puramente nuova» (ivi); «...
fondare la realta nuova [...], una realta ulteriore [...] fondare realta perdutamente nuova» (ivi); al
tempo stesso, mettendo tuttavia in discussione «ogni “principio di [non] contraddizione”»
(“Fondazioni”, Comunita aperta: indicato d’ora in poi con sigla F2): tematica di estremo interesse (cfr.
NOTA a seguire), che ci riconduce alla testimonianza del destino, in quanto critica radicale del
cosiddetto “principio di non contraddizione”.

68 Cit. da G. Cattaneo, L’'uomo della novita, cit., p. 60.

69 Atti del Convegno “Tra poesia e pensiero. L’eretico Ferdinando Tartaglia”, Edizioni Polistampa,
Firenze 2000, pp. 7-8.

155



(far) diventar altro, restando cosi inconsapevolmente legato mani e piedi, proprio
mentre crede di annunciare il “nuovo”, al vecchio anzi al vecchissimo veleno, che
consente un solo Assoluto per coerente incoerenza: il Caso, cioé — Nietzsche aveva
visto bene - la volonta di potenza (o, ma & lo stesso, il “superuomo”). Trovandosi
oggettivamente cosi nella stessa condizione di Gentile: cristiano, anzi cattolico
(come si dichiara), nell’atto stesso in cui tien ferme le condizioni trascendentali
della “morte di Dio”. (Non & una “operazione” tale “logica” - inevitabilmente
compiuta, altrimenti, cioe¢ creduta compiuta, da un errante, ma allora nessun
passaggio dall’errore alla verita! -, perché ¢ il Luogo eternamente aperto del
destino della verita: 'apparire dell’Intramontabile, di cui 'eterna testimonianza
linguistica, in esso sopraggiungendo, incomincia a parlarne, contrastando la
prevalenza indiscussa del linguaggio dell’isolamento’’. E nella quale non sono
affatto «liquidate le figure dell’identita e della temporalita», come dice F. Battistutta
di Tartaglia”: la prima, perché evidentemente a base dell'intero discorso di
Tartaglia stesso e di ogni sua singola parola, che ¢ sé stessa, identica a sé, e non
altro; il secondo, perché non si tratta pit di Chronos divoratore delle sue stesse
creature e cioe del tempo come misura del diventar nulla e da nulla, ma del ritmo
e misura del sopraggiungere degli eterni).

70 «Il linguaggio che parla della struttura originaria non la circonda e non la raggiunge dall’esterno.
Questo linguaggio che va e viene, che parla della struttura originaria, ma smette anche di parlarne e
torna ancora a parlarne e cosi via in un’alterna vicenda, ¢ esso stesso uno degli enti della terra che si
inoltrano nella volta dell’apparire — un ente che in certo modo accompagna tutti gli altri enti,
mettendoli sul piedestallo del nome. Non é che il linguaggio ci faccia rivolgere alla struttura
originaria, ce ne distolga, ci faccia tornare a pensarla. Non ¢ che, con esso, si incominci, si smetta e si
torni a pensare la Necessita: sono le parole del linguaggio, quindi del linguaggio che parla della
struttura originaria, che ritornano all'interno dello stesso pensiero, cioé all’interno della struttura
originaria. Non é che la parola si faccia incontro ad essa, dall’esterno, la raccolga e la metta su di sé:
anche la parola, quindi anche la parola che parla dell’originario, & un eterno astro dell’essere che entra
ed esce dal cerchio eterno dell’apparire dell’originario. L’originario vede in sé, vede sopraggiungere
in sé il linguaggio da cui & parlato. E quindi loriginario stesso che vede, in sé, sé come
autocomprensione» (E. Severino, La struttura originaria, cit. Introduzione, p. 92). «Il destino non
appare perché é detto, ma puo esser detto perché appare» (E. Severino, Soria, Gioia, cit., p. 175). Si
aggiunga a cio (anche se I'importanza del tema richiederebbe ben altro approfondimento), che il
linguaggio € volonta (volonta di dire, volonta che qualcosa sia segno e qualcos’altro un designato),
dunque partecipe in qualche modo del nichilismo anche la stessa testimonianza del destino, benché
dica comunque I'innegabile (alterandone il volto, ma non «fino al punto di non lasciar apparire che
la negazione del destino & autonegazione»: E. Severino, Oltrepassare, cit., p. 133); si che, appartenendo
all’isolamento, la testimonianza del destino «non é [...] un percorso infinito, perché la terra isolata &
destinata al tramonto, e percio destinata al tramonto € ogni volonta del mortale, e pertanto anche la
volonta del linguaggio e della testimonianza del destino» (E. Severino, Testimoniando il destino, cit.,
p- 235). Il che significa che «il destino trascende il linguaggio, trascende il proprio essere designato,
ed & l'apparire dell’immenso spettacolo della verita degli essenti [nel loro puro significare]» (E.
Severino, La morte e la terra, cit., p. 126). «...il destino, in quanto tale, é 'indicibile» (ivi). Cfr. cap. IV,
§ 1, NOTA.

71 Trittico eretico, cit., p. 109.

156



Entro il destino - in cui ogni “fare” o “agire” & posto come tolto in quanto
positivo significato di nulla -, che significa allora “fondare™?

Si da avvedersi che ¢ nella luce della testimonianza del destino che si pud
rispondere davvero a quella che per Tartaglia € la domanda decisiva: «I’'uomo, la
realta possono cambiare sostanzialmente, si o no?» (FI). Si, rispondiamo in quella
luce: 'unica per cui si evita, “cambiando” (=entro la fede di un’azione innovativa),
di non cambiare nulla. E insieme ribadendo: 1. Non intesa, tale testimonianza, come
impegno “etico” e cioé come esortazione a “dover essere”; 2. Nella quale appare
I'impossibilita del diventar altro e dunque della volonta, che & sempre un “voler far
diventar altro” - ogni “cambiamento” essendo il sopraggiungere, ampio o ristretto
che sia, di un eterno.

Ecco dunque quello di cui ¢ in cerca Tartaglia e che spasmodicamente, per tutta
la sua vita di rinuncia al “mondo”, ¢ andato profetando (bene prophetavit: Mc 7, 6):
la Base incontrovertibile (non solo “evidente”, ma in concreta relazione alla
negazione della sua negazione) di un’autentica “fondazione” (quante volte
nominata!), che non sia una qualsiasi “rottura” né “evoluzione”, né “rivelazione”,
diceva. Come sentenziava Tartaglia: fine della “realta”, tramutazione pura, fine
dell’”’uomo”, fine del “mondo”, fine di “Dio” (cfr. F1).

(«Attendono [i popoli] il tramonto dell’isolamento della terra, la Gloria della
terra, la Gloria della Gioia. L’Apocalisse incomincia a togliere il velo. L’infinita
dell'ITmmenso che attende il mortale incomincia ad uscire dall’isolamento che la
nasconde ai loro occhi»)’2,

6. FONDAMENTO, FONDARE, FONDAZIONE

Se, a partire da Aristotele (e anzi, in qualche modo, seguendo la tradizionale
interpretazione dei suoi frammenti, dallo stesso Parmenide), “fondare” significa
ricondurre con necessitd un certo asserto all’innegabilita dei “principi primi”
(identita, non contradizione, terzo escluso: cfr. nota 10), veri di verita immediata —
di modo che la negazione della necessita di quello comporti I'impossibile negazione
dell'innegabilita di questi —, la testimonianza del destino, libera dal nichilismo (cioe
dalla subordinazione dei “principi primi” all’ “evidente” diventar nulla e da nulla
che 'esperienza mostrerebbe, onde I'ente ¢ non gia assolutamente, ma sintanto che
¢), mostra che il “fondamento” o il “destino” (dell’eternita di ogni ente: la struttura
originaria dell’essere) — il cui nucleo consiste nell’apparire dell’esser sé e non esser
'altro da sé, in sintesi con la negazione della propria autonegantesi negazione —,
per essere autenticamente incontrovertibile, richiede, come tale, 'unita di tutte le

72 E. Severino, Oltrepassare, cit., p. 647.

157



sue determinazioni — determinazioni sintattiche (“categoriali”) dell’ente in quanto
ente: in questo senso, determinazioni persintattiche’.

Cio significando che tali «determinazioni persintattiche che risultano “fondate”
«sono concretamente presenti nel loro “fondamento”, che quindi non potrebbe
“fondarle” se non le avesse in sé nella loro totale concretezza. Il fondamento
[=apparire dell’esser sé/non esser l'altro insieme all’élenchos della propria
negazione] le fonda ed ¢ tale, nel senso che anche in quanto distinto da quelle
determinazioni, che sono in esso, esso ¢ la dimensione originaria la cui negazione
¢ autonegazione, mentre la negazione di tali determinazioni ¢ autonegazione solo
in quanto ¢ implicata dalla negazione della dimensione originaria del
fondamento»’*.

In guisa che l'incontrovertibile non ¢ I'isolata essenza formale dell’originario,
ma la sintesi tra tale essenza e la totalita delle sue individuazioni categoriali, onde
«la fondazione si istituisce rispetto agli elementi della sintesi in quanto distinti da
essa [...] ed é tale sintesi a fondare i propri elementi [...] La “mediazione logica” &
la fondazione in cui la sintesi [il fondamento concreto] ¢ fondamento dei propri
elementi [astratti]»”. (Ne La struttura originaria, op. cit., gia si dice che «la
mediazione logica sussiste soltanto in relazione ai momenti astratti del significato
concreto»)’®.

“Fondare” significa dunque che I'essenza formale della concreta struttura
originaria in quanto Forma della verita (=totalita della persintassi) — che ¢ dire il

73 «Se l'essenza della struttura originaria [in cui consiste, appunto, il “fondamento”] apparisse
progressivamente, il tratto di essa che incomincerebbe ad apparire non sarebbe qualcosa di
incontrovertibile ('incontrovertibile essendo non la parte in quanto tale, ma la totalita dell’originario,
o la parte in quanto unita alla totalita), e i tratti successivi, venendosi a unire al controvertibile, non
potrebbero essere nemmeno essi qualcosa di incontrovertibile»: E. Severino, “Lo sviluppo del
linguaggio”, in Oltre il linguaggio, cit., pp. 176-7).

74 E. Severino, Storia, Gioia, 188-9. Cfr. La struttura originaria, cit., pp. 36-7, nota 1, ove, sia pur in
contesto diverso, & chiarito che, propriamente inteso, il “fondamento” — noi stiamo parlando della
Forma della verita, cioé della struttura originaria della verita nella totalita delle sue determinazioni
(persintattiche), non del Tutto infinito — € I'universale concreto: «non la semplice individuazione
[=questa o quella determinazione persintattica], né la semplice universalita [= il nucleo o forma di
tale Forma = apparire formale dell’esser sé/non esser I'altro in unita con la negazione della propria
negazione], ma la relazione tra l'universale e lindividuale», cioeé tra l'essenza formale del
Fondamento e dei suoi persintattici elementi: originaria relazione consistente nel «significato
concreto delle determinazioni dell’essenza formale del destino» (E. Severino, La Gloria, cit., p. 428).
In cui, si aggiunga, I’altro implicato - cioé il “fondato” — «non & un astratto altro, non & il semplice
non essere l'implicante, ma e [...] la concretezza dell'implicante [...] Tale concretezza € altro
dall’implicante in quanto 'implicante ¢ distinto da essa; ed ¢ insieme lo stesso implicante in quanto
ne ¢ la concretezza» (E. Severino, Testimoniando il destino, cit. p. 214). In questo senso va detto che
«il “fondato” non é qualcosa che sia fatto essere — nessun essente & fatto essere —, ma ¢ la concretezza
di cio che la struttura originaria significa. Implicando il “fondato”, la struttura originaria mostra cioé
il proprio significato concreto» (ibid., p. 131).

75 Ibid., pp. 433-5. Cfr. per intero cap. X, par. 1.

76 Ibid., p. 309.

158



fondamento del Fondamento (il suo cuore, cioé: Papparire dell’esser sé/non altro
da sé in sintesi con la negazione della propria autonegantesi negazione) — € cio per
cui sono “fondati” gli (“altri”) elementi o momenti che sono in essa,
originariamente costituendola, dai quali, “fondandoli” appunto, si distingue (essi
che, nel linguaggio che ne da testimonianza, sopraggiungono in successione,
separati, via via, gli uni dopo gli altri: v. nota 73).

Cio che vale in ambito logico-persintattico-trascendentale; I'iposintassi (la
dimensione “empirica”) non essendo, in questo stesso senso, “fondabile”, poiché, in
quanto tale - relativamente all’attuale livello raggiunto dalla testimonianza del
destino -, appartenente all’orizzonte puramente fenomenologico. D’altra parte, in
regime di eternita dell’ente in quanto ente, nessuna separazione tra fenomenologia
e logica! E impossibile allora - stante appunto l'eternita dell’ente in quanto ente -
che non esistano nessi necessari — come tali, specifici — tra persintassi (non
sopraggiungente) e iposintassi (sopraggiungente), come tra gli stessi contenuti
sopraggiungenti dell’iposintassi («dell’individuale [che e poiché esce e torna nel
nulla] non c’¢ scienza»: cosi parla il nichilismo greco-aristotelico-hegeliano:
Metafisica, VI, 2, 1027a), ma che tali nessi — eterni, dunque necessari senza
eccezione — da un lato non appartengono alla formale universalita concreta in
quanto persintassi del destino (cioé allo sfondo trascendentale non
sopraggiungente), dall’altro, all’attuale livello di testimonianza del destino, la loro
specificita resta un problema; pur non essendo un problema - si ripeta: sul
fondamento dell’eternita, dunque della necessita di tali contenuti — la loro esistenza
senza deroghe’’. «In questa direzione, La struttura originaria mostra che “esiste
un’unica proposizione analitica L{ogico]-immediata”: “L’intero ¢ 'intero” (VIL, 18)
- [intero”, ossia la totalita dell’essente [unita di persintassi e iposintassi, come di
fenomenologia e logica: apparire infinito della necessaria eternita del Tutto]»8. In
guisa che il “fondato”, infine, non consiste esclusivamente negli elementi (le

77 «Mentre il linguaggio che testimonia il destino é attualmente in grado di indicare quale sia la
contraddizione che compete alla negazione dell’implicazione in cui la necessita del sopraggiungere &
implicata dall’eternita dell’essente in quanto essente [nel suo carattere “trascendentale”], tale
linguaggio non é invece attualmente in grado di indicare quale sia la contraddizione che compete alla
negazione dell’implicazione in cui tale necessita é implicata dall’eternita dell’essente in quanto € un
certo essente [iposintattico: questa casa, questo albero ecc.] — la contraddizione che poi & un’infinita
di contraddizioni, infiniti essendo gli essenti» (E. Severino, Testimoniando il destino, cit., p. 304). Altro
la “contraddizione generica”, attualmente mostrata; altro le “contraddizioni specifiche”, attualmente
non mostrate. «Ma ci6 non esclude che tale linguaggio sia in grado di mostrare alcune contraddizioni
mediane, che sono proprie di certi stati della terra isolata e che implicano con necessita il
sopraggiungere degli stati in cui tali contraddizioni sono oltrepassate. E appunto quanto viene
mostrato in Storia, Gioia [Parte prima] in relazione agli stati del mito, del pensiero critico, della civilta
della tecnica (cfr. qui, cap. VIII). Quelle contraddizioni sono mediane perché sono specifiche in
relazione alle contraddizioni generiche e generiche rispetto a quelle specifiche» (ibid., pp. 303-4).

78 E. Severino, La Gloria, cit., pp. 435-6.

159



“categorie”) che, individuandola, concretizzano I'essenza formal-trascendentale del
Fondamento, ma anche nella stessa iposintattica totalita infinita dell’ente’.

Se ogni determinazione persintattica ¢ individuazione dell’esser sé/non esser
l'altro da sé, a sua volta ogni determinazione iposintattica € individuazione di una
certa determinazione persintattica®. Qui, il significato pitt ampio dell’affermazione
secondo cui il fondamento é ['unitd del fondamento e del fondato!® Ove il
Fondamento, ultimo e primo, nel suo pit concreto significato, é il Tutto stesso, in
quanto Apparire infinito, che si distingue in sé stesso secondo tre gradi che
originariamente lo costituiscono: 1. I’astratta universale essenza formale in quanto
incontrovertibile apparire dell’esser sé/non esser 'altro (in sintesi con la negazione
della propria autonegantesi negazione); 2. la concreta universale essenza formale
in quanto totalita delle determinazioni persintattiche; 3. la totalita delle
determinazioni iposintattiche (anche “questa pioggia”, ad es., costituisce il
Fondamento concreto e a suo modo, essendone fondata, a sua volta lo “fonda”,
stante che in concreto il Fondamento ¢ originario Fondamento di sé: «L’originario
esser sé implica con necessita ’essere della totalita del destino: implica la totalita
delle determinazioni infinite della Gioia»)®

Il che significa che le contraddizioni riguardanti 1'Originario (la struttura
originaria, in quanto universale persintassi o Forma concreta della verita) —
I’Originario o Io trascendentale del destino, distinto dall’iposintassi, identico per
ogni cerchio finito; non dunque la totalita infinita dell’ente - «sono tolte
originariamente e non in un momento concettualmente successivo a quello
originario»®®; se infatti il risolvimento di una certa aporia «fosse concettuale, allora
si produrrebbe proprio quella situazione per cui dalla non verita si va alla verita,
quel divenir altro per cui la non verita diventa verita»®. Lo “sviluppo”, in questo
caso (riferito al destino come persintassi), riguardando cioe il linguaggio, in quanto
testimoniante «cid che non si sviluppa»®. Si tratta allora di capire che siamo gia
da sempre all’interno dell’oltrepassamento di questo o quel momento aporetico. «Il
linguaggio deve, per forza, dire una cosa dopo l'altra, ma il risolvimento delle
aporie che via via si presentano ¢ il risolvimento linguistico di un risolvimento gia

79 Infinita del resto anche la persintassi: «non solo perché include la destinazione [che é un infinito
cammino] alla Gloria della terra [universale e specifica di ogni cerchio], ma primariamente perché &
in relazione alle tracce lasciate in essa dal Tutto» (E. Severino, Oltrepassare, cit. p. 520).

80 «Ad esempio questa penombra € un modo particolare, circoscritto, in cui esiste la determinazione
persintattica “essente”» (E. Severino, Testimoniando il destino, cit., p. 222).

81 «Anche il “fondato” & cioé “fondamento” del proprio “fondamento”» (E. Severino, Storia, Gioia,
cit., p. 115)

82 Ibid.., p. 245.

83 E. Severino, Oltre il linguaggio, cit., p. 180

84 E. Severino, Volonta, destino, linguaggio, Rosenberg & Sellier, Torino 2010, p. 85

85 E. Severino, Oltre il linguaggio, cit. p. 178

160



originariamente e totalmente eseguito — perché altrimenti il fondamento non
sarebbe fondamento»%6.

Si aggiunga che la “precedenza” logica dell’esser sé/non esser l'altro da sé
(=l’astratta universale essenza formale dell’incontrovertibilita del destino, in sintesi
con I’élenchos della propria negazione: il cuore del “fondamento”), rispetto a ogni
altra determinazione persintattica (ad esempio, I'eternita dell’ente in quanto ente),
si spiega, ribadiamo, mostrando che tale “fondamento”, «anche in quanto distinto
da quelle determinazioni, che sono in esso, ¢ la dimensione originaria la cui
negazione ¢ autonegazione, mentre la negazione di tali determinazioni [ad es.
I'esser eterno dell’ente in quanto tale] ¢ autonegazione solo in quanto la loro
negazione ¢ implicata dalla negazione della dimensione originaria del
fondamento»?¥’. Vale a dire che se nego l'esser sé/non esser l'altro da sé mi
autonego simpliciter o immediatamente; se invece nego, ad es., I'eternita dell’ente,
mi autonego in quanto nego I'esser sé/non esser l'altro (mediatamente, dunque —
ancorché all’interno dell’immediatezza concreta). La loro originaria implicazione
reciproca, cio¢, «non esclude ’ordinamento secondo il quale le determinazioni
persintattiche sono il concretarsi»® dell’esser sé/non esser 'altro da sé (=del
“fondamento”), onde, nel caso, citato, «& per 'originaria necessita che I'essente sia
sé stesso che & necessario che ’essente sia eterno, e non viceversa»®.

Ed ¢ chiaro che, stante l'eternita dell’ente in quanto ente, anche la TOTALITA’
delle contraddizioni (non solo riguardante cio¢ la concretezza formale del destino
o il piano “categoriale”) & originariamente tolta (nell’Apparire infinito), restando
pero altrettanto fermo che tale toglimento senza residui appare in una dimensione
“in $é”, che non pud apparire (destinato dunque a non apparire mai) nell’apparire
finito dei cerchi (costituendone l'inconscio estremo)”; mentre la struttura
originaria vi appare in totalita, benché non testimoniata: inconscio derivato’® e che
I'infinita dimensione iposintattica (“empirica”), non appartenendo come tale al
fondamento in quanto persintassi del destino — che ¢ quanto dire che I'iposintassi
non ¢ la persintassi (non apparendo la quale, predicato di ogni ente, nulla potrebbe
esistere ed apparire) —, non sopraggiunge solo nel e come linguaggio, ma anche

86 E. Severino, Volonta, destino, linguaggio, cit., p. 83, nota 75.

87 E. Severino, Storia, Gioia, cit., p. 189.

88 Ibid., p. 188.

89 Ivi. 1l che significa, in concreto, che la totalita delle determinazioni persintattiche sono lo stesso
apparire dell’esser sé/non esser I'altro: «La necessita che tutte le determinazioni persintattiche, in
quanto implicate dalla struttura originaria, siano lo stesso apparire dell’esser sé dell’essente in quanto
essente significa ad esempio che I'esser sé dell’essente é I'eternita dell’essente, é I'apparire infinito, é
il sopraggiungere della terra ed é la necessita che essa sopraggiunga cosi come sopraggiunge, é il
sopraggiungere della terra che salva, é la Gloria del sopraggiungere, eccetera, ossia é ognuna delle
determinazioni persintattiche che costituiscono la concretezza dell’esser sé [non esser I’altro da sé]
che appare in tale struttura» (E. Severino, Testimoniando il destino, cit., p. 213).

90 Cfr. E. Severino, Destino della necessita, cit. p. 430

91 Cfr. ivi.

161



come tale (ovviamente anche dopo lavvento della terra che salva, una volta
tramontato l'isolamento e la volonta, dunque anche il linguaggio che ne &
un’emergente specificazione).

E il senso per cui il destino &, insieme, I'interezza della Gioia, cioe I'apparire
infinito Tutto, ove ogni contraddizione ¢ gia da sempre tolta, e - stante
I'innegabilita dell’apparire del “divenire” — la propria stessa finitezza, onde tale
Tutto infinito ¢ destinato ad apparire via via nei cerchi finiti dell’apparire: la
“ragione” di cio, sul fondamento dell’impossibilita di ogni forma di “contingenza”
(dell’essere come dello stesso apparire), consistendo nella contraddizione che si
costituirebbe, qualora si negasse quello — 'apparire del divenire - di cui si vuol
chieder “ragione™?.

L’originario, dunque, cioé¢ la struttura originaria del destino, il significato
concreto delle determinazioni dell’essenza formale del destino «include la totalita
del “fondato” e del “mediato”. Come totalita della dimensione persintattica,
l'originario non lascia al di fuori di sé alcuna determinazione persintattica. Esso ¢
'originario perché lascia al di fuori di sé I'insieme infinito delle determinazioni
iposintattiche che appaiono nell’apparire infinito del destino dell’essente, ossia che
non si mostrano nel cerchio finito dell’apparire»®. Ma che, secondo quanto detto
sopra, costituiscono anch’esse il Fondamento, inteso nella sua ultima e prima -
originaria —, concretezza concreta (=Apparire infinito, distinguentesi nei tre livelli
citati). (In merito al tema di questa nota, si veda anche, dello stesso E. Severino, il
capitolo XIV di Testimoniando il destino, cit., dal titolo “L’implicazione”).

92 Nello sguardo del destino, ’antropologia dominante si trasfigura: “noi” trascendiamo infinitamente
la nostra stessa finitezza. «Noi siamo il luogo inaccessibile alla nostra finitezza, ossia al cerchio finito
dell’apparire in cui ogni esser o del destino consiste. Noi siamo la Gioia. Proprio per questo noi siamo
la Gloria. E il luogo inaccessibile € a sua volta infinito, anzi € una forma assoluta dell’infinita. Infatti,
in quanto il luogo inaccessibile € I'apparire del Tutto, cioé l'oltrepassamento eternamente compiuto
della totalita delle contraddizioni infinite del finito (cioé degli eterni finiti), esso include, come
oltrepassato, il dispiegamento infinito della terra; e in quanto tale dispiegamento & un’infinita di
dispiegamenti [...] il luogo inaccessibile della totalita dell’essente € un’infinita di infinita» (E.
Severino, La Gloria, cit., p. 161).

93 E. Severino, La Gloria, cit., p. 435.

162






IV

IL “PURO DOPO”

1. “UN’ALTRA PASQUA PIU BEATA”

Come si & visto (cap. 111, § 6), all’inizio puro (al “luogo libero, liberante”, come
anche lo chiama Tartaglia), contrariamente a quel che Tartaglia ne dice, non si puo
affatto «accedere per qualsiasi via [...]», potendovi cioé pervenire «tanto
muovendo dal tutto come dal nulla, dalla “materia” come dallo “spirito”, dalla
necessita come dalla liberta, da Dio come da non Dio, dal tempo come dall’eterno,
dal nome di Socrate come dal nome di Sartre, dal nome di Buddha come dal nome
di Lucrezio, dal nome di Cristo come dal nome di Giuda» (FI). No: a tale luogo di
“puro inizio” si pud “accedere” — non pero dal di fuori, né, in pil, per un atto di
libera volonta — solo sul fondamento (che ¢ gia il Luogo stesso, in cui percio non si
“entra”, abitandovi gia da sempre: il vero a priori, tante volte, nella nebbia, intuito)
dell’originaria relazione di F-immediatezza ed L-immediatezza (immediatezza
fenomenologica e logica)?, in cui consiste il nocciolo del destino in quanto apparire
dell’esser sé. Né, pensando tale “accesso”, ché sarebbe aberrante, come una
«realizzazione pura» (ivi): un’autentica contraddizione in termini? visto che
“realizzare”, oltre a “far essere” in generale (cioé far diventar essere il nulla, che,
diventatolo, sarebbe nulla e non-nulla), in questo caso sarebbe un “far essere” la
stessa eterna verita!

Ancorché Tartaglia intuisca correttamente che la radicalita estrema di “questo
luogo” presagito (diciamo: il Luogo sterminato e anzi infinito della struttura
originaria della verita) importa la “fine” (ma non 'annientamento) di scienza, arte,
economia, politica, tecnica — e della stessa filosofia (cfr. ivi) , nella misura in cui,

1 Cfr. E. Severino, La struttura originaria, cit., capp. Il e IIL.

2 Si noti come Tartaglia sbandi continuamente in merito al valore del “principio di non
contraddizione”, da un lato considerandolo (peraltro per immediata auto-contraddizione) da superarsi
in ogni sua forma; dall’altro denunciando formalmente I”errore” come «contraddizione»,
«intrinsecamente contraddittorio» (cfr. ad es. Orientamenti per una discussione intorno al
cristianesimo, che ¢ il terzo suo articolo — d’ora in poi indicato con la sigla F3 -, che citiamo dalla gia
nominata rivista “Fondazioni”). In un passo ricavato da G. Cattaneo (L 'uomo della novita, cit., p. 58),
la sua glossolalia giunge persino ad affermare: «rifiutate la verita perché bisogna ormai andare oltre
la stessa verita, verita non € ancora novita», ove 'assurdo non giunge a tacitare, nello sguardo del
destino, un senso di alto presagio liberatorio, rispetto alla verita del mondo (anche san Paolo sarebbe
d’accordo) e cioé al significato non trascendentale di “veritd”, togliendo, insieme, il significato
consueto di “cio che viene dal proprio nulla”, alla parola “novita”, trasfigurandola.

164



come chiarisce Severino - secondo il necessario oltrepassamento della
contraddizione costituita dall’impotente-potenza della Tecnica® (che se fosse
insuperabile sarebbe e, insieme, non sarebbe la verita della terra isolata: un
impossibile essente contraddittorio), ma prima del tramonto della terra isolata —, la
testimonianza del destino € necessita che appaia coralmente presso i popoli,
«portando a compimento la filosofia dei mortali e dando inizio al compimento della
loro “storia”»*. Cioé alla fine del “futuro” (cfr. ivi), cosi com’¢ stato finora inteso
(diremmo: come l'ancor nulla), mostrandosi in tal guisa quell’autentico, ma
semplicemente vagheggiato da Tartaglia, «capovolgimento supremo» (ivi) e cioe
quella realta «inimmaginabilmente nuova, in quanto risolutrice anche di ogni
categoria di “novita”» (ivi) — giacché “nuovo”, nichilisticamente, € cio che
scaturisce (imprevedibilmente) ex nihilo sui.

Ed & sempre questo Luogo (inaccessibile al nichilismo e alle sue teorie: tutte
diverse, tutte uguali, sul “fondamento” del diventar nulla e da nulla) che consente
non, come dice Tartaglia (non riuscendo a prescindere dal diventar altro e dunque
dal far diventar altro) la “realizzazione pura”, ma la trasfigurazione del
cristianesimo; nel quale Luogo, gia da sempre risolte concettualmente, vengono via
via risolte linguisticamente tutte le aporie e contraddizioni che lo affliggono (cap.
111, § 6) — essendo esso lo sfondo dell’apparire in successione dell’eterna diacronia
sincronicamente manifesta nel Tutto: costituente tale risoluzione come ogni altro
“divenire”.

Proprio sul “cristianesimo” dell’eretico Tartaglia — oltre I'uomo e oltre Dio -
vorremmo centrare I’attenzione, giacché di questo Regno incommensurabile, puro,
assolutamente nuovo (e indeterminatissimo - oltre che impossibile, sul
presupposto, totalmente condiviso da Tartaglia, del diventar altro) Tartaglia
indovina che il suo piu basso livello &€ pit grande di ogni altra dimensione
“cristiana” mai prospettata: «il minimo del Regno € maggiore di Giovanni» (F2).

In similitudine, ancorché ad abissale distanza, la testimonianza del destino dice
che il piu umile degli essenti ¢ infinitamente piu grande dello stesso Cristo
Pantocratore — quello essendo in compagnia da sempre dell’infinita totalita
dell’essente, nella Gioia dell’Apparire assolutamente assoluto; questo, in quanto
espressione della miserrima, presupposta convinzione che il non-niente, di suo, ¢

3 «La tecnica domina quando riesce ad ascoltare la voce del sottosuolo filosofico del nostro tempo,
ma & proprio questa voce a mostrare alla potenza della tecnica la sua ineliminabile impotenza. E
inevitabile che I’angoscia oscuri il paradiso della tecnica e lo trasformi nel suo opposto, dove viene in
chiaro che tutta la felicita raggiunta sara inevitabilmente perduta. L’estrema potenza sa di essere
estrema impotenza. Questa, la contraddizione dell’epoca del dominio della tecnica» (E. Severino,
Storia, Gioia, cit., p. 63).

4 E. Severino, Oltrepassare, cit., p. 657. «Gli ultimi popoli parlano il linguaggio che testimonia il
destino (e agiscono in modo diverso perché vedono l'estrema Follia di cio che essi fanno, ossia
dell’agire e della volonta di potenza in quanto tali)» Quest’ultimo tratto della storia del mortale non
potendo apparire entro I'isolamento (come invece 'eta del mito, della filosofia e della tecnica); esso
«non puo che apparire nel destino» (E. Severino, Storia, Gioia, cit., p. 66).

165



niente (percio “creabile”). Amore autentico (non diverso dallo stesso apparire
dell’eternita dell’ente in quanto ente) contro amore mascherato e cioé¢ Odio. Quello
di un Dio che dovrebbe stare nella verita (esserla), essendo insieme enticida!

Del resto Tartaglia € un sacerdote e mai cessa di concentrare lo sguardo nella
notte in cui il “cristianesimo” si trova (dalla quale sono scaturite tutte le sue
deformazioni e deviazioni possibili: da Spinoza a Hegel a Marx a Sartre a Heidegger
a Gentile), convinto che solo al fondo-senza-fondo di questa falsa immagine ci
attenda, da sempre manifesto, cio che in ultimo ci costituisce in verita. In ogni caso,
lui dice, per assoluta, incommensurabile discontinuita e iato rispetto a tutte le
forme di teologia della tradizione.

Quella che é ritenuta la maggior teologia cristiana contemporanea, la teologia barthiana,
non ¢ altro che un ultimo discorso folle, per giustificare il tradimento del Regno, € netto
anticristianesimo. Da questo rapporto negativo al Regno, da questa inversione
fondamentale, da questo saldo anticristianesimo discendono tutti gli altri errori [...] Dio
pensato e rivissuto come antidio, demonio: necessitante (sempre necessitante, anche
quando ¢ detto “redentore”, anche quando & detto “amore”), potente, invisibile oscuro,
predeterminante, giudicante punente ecc. Cristo pensato e rivisitato come anticristo cioé
secondo segni analoghi (necessitante, potente, invisibile, punente ecc.) o simmetrici
complementari (obbediente, paziente, visibile, punito ecc.) alle categorie dell’antidio; cioé
sempre secondo le categorie pessime della negativita, sempre fuori e contro la realta del
Regno, la quale non pud non superare necessitazione e obbedienza, potenza e pazienza,
invisibilita e visibilita punizione attiva e passiva [...] L’'uomo riferito alla sua origine e al
suo fine in modo negativo e necessitato [sempre inteso nel senso di “costretto”]; chiamato
“creatura” ma in effetti (quandanche si volesse ammettere un Dio “creatore”) non pensato
nemmeno creaturalmente, cioé come liberta d’origine dentro una liberta originante, bensi
come effetto necessitato di causa necessitante; compreso in se stesso come “peccato”, mai
realmente redento [si noti: in forma equivoca, T. intende sempre “necessita”, in forma
radicalmente negativa, come costrizione e “liberta” come la stessa verita] [...] La rivelazione
pensata e rivissuta sempre come antirivelazione, cioé fede, mistero, dogma, obbligazione.
La grazia come antigrazia, ossia come peso e necessitazione, solo nel nome diversa dalla
“legge”, ma in realta ancora legge, anzi peggio della legge perché piu cieca e buia, priva di
quella illuminazione verbale (“fa’ questo” — “non fare questo”) che la legge porta con sé a
sua parziale consolazione. La redenzione come antiredenzione, passivante e necessitante,
mai costruita intrinsecamente su un rapporto liberativo [...] Tutta la struttura della teologia,
non un sapere da dentro il Regno ma un non sapere fuori e contro il Regno [...]

Finora tutte le interpretazioni e attuazioni del cristianesimo (cominciando dallo stesso
Nuovo Testamento, il quale se da un lato ci provvede le indicazioni fondamentali
indispensabili, dall’altro, le contraddice subito e non resiste mai all’altezza di se stesso) ci
hanno dato soltanto un cristianesimo erroneo, irreale e negativo: un cristianesimo che
invece di essere uno dei beni pit puri del mondo vecchio era, di questo stesso mondo, uno
dei pit sicuri mali. E se ci si domandasse “come mai la provvidenza di Dio ha permesso
questo lungo errore intorno a tutto il passato del cristianesimo?” dovremmo rispondere che
la domanda stessa ¢ anticristiana. Una provvidenza vista cristianamente, cioé dal Regno,
non € mai provvidenza del passato, ma solo e sempre provvidenza del futuro, ossia €&
provvidenza della liberta, mai della necessita.

166



Di questo non cristianesimo € bene oggi proclamare la fine.

Proclamata la fine di tutte le interpretazioni e attuazioni del cristianesimo date finora
dobbiamo affermare subito la possibilita di dare oggi inizio al cristianesimo, realmente,
positivamente.

Sara chiaro infatti [...] venendo ormai il Regno finora non venuto [...] che la possibilita per
I'uomo e per Dio di realizzare finalmente il Regno deriva dalla possibilita, per I'uomo e per
Dio, di mettersi oltre se stessi, nel post-immanente e nel post-trascendente; ossia [...] la
possibilita del cristianesimo dipende essenzialmente dalla possibilita di un post-
cristianesimo.

Il cristianesimo, visto come pura realizzazione del Regno, puo essere considerato come il
bene massimo e terminale dell’universo, dell’'uomo, di Dio. In esso, per esso con esso si
attua il vertice puro e sfrenato dei rapporti di realta realta soprarealta, affermazione
negazione trascendimento fra 'universo, I'uvomo, Dio.

Ma oggi qualcuno, qualche cosa ha iniziato il cammino a un’altra novita, mettendosi dopo
I'universo 'uvomo Dio, scegliendo il suo luogo di partenza al punto di risoluzione pura
dell’'vomo, del mondo, del Regno di Dio, delle loro affermazioni o negazioni interne, dei
loro trascendimenti esteriori o interiori. Nasce allora un rapporto diverso dell'uomo, del
mondo, del Regno di Dio a se stessi [...] nasce il puro inverso superiore a tutte quelle
[vecchie] realta. Il Regno, da massimo bene terminale decade a massimo errore iniziale; e il
cristianesimo diventa ’errore di quell’errore. Comincia la fuga dal Regno per un’altra festa,
piu grande.

Tesi fra l'inizio del cristianesimo e la fine del cristianesimo, quello di dare inizio al
cristianesimo potra essere il nostro compito minore, piegato al vecchio, della mano sinistra,
del nostro volto d’acqua; quello di mettere fine del cristianesimo e di cominciare altro sara
il nostro impegno maggiore, gettato al nuovo, della nostra mano destra, del nostro volto di
fiamma, pit fiamma, che sopra piu stava (F3).

Diciamo: si tratta di un passo speculativamente molto ambizioso, ma insieme
carico di ambiguita, incoerenze e contraddizioni (lui stesso, in queste parole,
mostra di intendere la “contraddizione” come errore, dunque da superare).

Anzitutto Tartaglia intuisce bene: le opposizioni su cui da secoli opera la
tradizione (gia si diceva: cap. III, § 4) sono finte: opposti, che alla radice sono
identici: mera contrarieta di superficie rispetto allo stesso sostrato. Nessun reale
movimento, nessun cambiamento effettivo: ristagno, stasi. Giustamente Tartaglia
addita il loro “aldila”, ma non si rende conto che questo suo stesso additare
condivide quel sostrato (il “diventar altro”: donde il fallimento del suo presunto
salto mortale).

Gli ¢ che la celebrata INVERSIONE SUPERIORE trova riscontro adeguato solo
nel destino. Solo dinanzi alla Gioia dell’eternita dell’essente necessita/liberta,
visibile/invisibile, passivo/attivo, potente/impotente, oltre che
trascendente/immanente, spirituale/materiale, ragione/fede, Dio/non Dio....
verita/errore e tutte le apparenti antinomie categoriali appartenenti alla storia del
mondo sono oltrepassate (e conservate in “carne ed ossa” come negate) e, insieme,
radicalmente trasfigurate

167



E questa, diciamo, 1'“esperienza” meta-cristiana che Tartaglia indovinava a
tentoni, straziato da un fuoco inestinguibile («I’esperienza postcristiana»: F3;
«l’esperienza cristiana estremax»: FI; onde poter dire che «oggi ha inizio il
cristianesimo [trasfigurato]», cioé «il bene massimo»: (F3); «un’altra Pasqua piu
beata» (ivi), «la festa pitt grande»: ivi).

Giacché, chiede Tartaglia: «che cosa é il cristianesimo?» (esso che, nella sua
lunga storia, € pur stato moltissime “cose”). Rispondiamo: il destino stesso immerso
nell’acqua avvelenata del diventar altro. Dunque, I'alter ego folle del destino. Cosi
prossimo a questo (nella sua infinita distanza), da sopravanzare, per tale
“similarita”, ogni altra forma di sapienza isolata — stante che «l'intero contenuto
della terra isolata € fede, non verita; ma la fede e la non verita [in generale; cristiane
in questo caso], in quanto tali, non sono semplice alterita e separatezza dalla verita;
appunto perché ad esse corrisponde cio che nella pura terra ¢ il pit simile ad esse.
La verita lascia le proprie tracce nella non verita» (MT, 540-1). (Che si possa poi
«decidere veramente “che cosa sia” il cristianesimo»: F3, e che questa sia la via per
incontrare la novita inaudita ¢ cio che Tartaglia dice, disdicendo immediatamente
sé stesso, stante che “decidere” & interpretare, volere, credere, dunque imporre
arbitrariamente senso secondo modalita prevaricatrici in quanto, per motivi
empirici e parziali, meramente preferite ad altre egualmente distanti -
infinitamente — dal vero. “Decidere” & esercizio di hybris, dunque si “luogo
liberante”, ma in quanto libera esplicazione della volonta di potenza: liberazione
dell’errore).

Ma poi, tornando a considerare il testo citato: 1. “Se si concede Dio creatore”,
scrive Tartaglia (ma la teologia tradizionale non lo “concede”, intendendolo
dimostrare): ma se non lo si ammette, allora Dio sarebbe non creatore. E il mondo,
non creato? Dunque tutto eterno? Ma allora che bisogno ci sarebbe di distinguere
Dio dal mondo? E se non tutto eterno, donde il mondo? Giacché il nulla non
produce nulla - salvo farne una “forza”, ma allora essendo “essere” e non nulla,
dunque violando il principio di non contraddizione e cosi volendo I'impossibile; 2.
La Grazia “necessitante”? Ma I’alternativa alla “costrizione” (come tale estrinseca,
cosi le catene per lo schiavo) puo esser la liberta in quanto contingenza, dunque
necessariamente implicante il NULLA del celebrato Regno (che non sia il Regno di
Dioniso)?; 3. Se il Nuovo Testamento non regge all’altezza di sé, tanto meno le
utopie di Tartaglia, gravate da incessanti contraddizioni e incongruenze; 4. La
provvidenza solo al futuro? Ma, da un lato, sempre presupposto allora come I’'ancor
nulla (dunque anzitutto nulla di Regno!); dall’altro perché mai il passato non
potrebbe esser contingenza? Perché il passato ¢ ormai passato? Certo, factum
infectum fieri nequit, ma perché non intendere il passato come cio che sarebbe
potuto non essere (cosi com’¢ stato)? Dunque come liberta nel senso che ¢ si stato
com’¢ stato (necessita post festum), ma sarebbe potuto essere diversamente (liberta
ante festum): in questo senso non ¢ insensato, euristicamente (=non assurdamente),
supporre, ad esempio, la vittoria dei Persiani sui Greci e infinite altre cose ancora

168



(lasciando da parte il grave problema che le “cose” accadute, per lo stesso
nichilismo, sono interpretazioni, dunque ipotesi, ancorché ampiamente
confermate); 5. In generale: ricusata la fede? Bene: allora sia la ragione! Ma “quale”
se non I'incontrovertibile logos in quanto apparire dell’esser sé? Si vuole evitare la
contraddizione? Ma allora si guardi al destino! Insensato, poi, sostenere
dogmaticamente di aver fra le mani I’ interpretazione autentica (del cristianesimo).
Ogni “interpretazione” — gia si diceva sopra — aggiungendo al dato da interpretare
un plus semantico come tale non garantito, si che ogni interpretazione si risolve
proprio nella fede che si vorrebbe superare. Non di rinnovate (e inevitabilmente
arbitrarie) “interpretazioni” c¢’¢ bisogno (tutte segnate dalla volonta di potenza:
interpretare € volere e volere & volere potenza: volonta interpretante, insegna
Nietzsche, ¢ volonta di potenza), ma di cio la cui negazione ¢ autonegazione e ciog,
pur partecipe del linguaggio (temporaneamente, cioé sino al tramonto della terra
isolata e della volonta), dell'Incontrovertibile. 11 destino & infatti si altro dal
linguaggio, «tuttavia il linguaggio che testimonia il destino dice I'incontrovertibile,
ossia ¢ il segno e 'aspetto del destino, perché, pur rendendolo [=volendolo come]
un designato, e cioe alterandone il volto, non lo altera fino al punto di non lasciare
apparire che la negazione del destino € autonegazione»°.

NOTA: Le parole e 'oltre-Dio

Tartaglia dice in una sua poesia (Oltre Dopo Dio) di non aver parole per I'Oltre:
«Quando io dico “Oltre Dio” / quando io grido “Dopo Dio” / come vorrei essere
capito come vorrei essere capito / Ma non 0 le parole. / Non sard capito»®.

Emanuele Severino ha tuttavia mostrato che non si va “oltre Dio e non-Dio” con
il dire isolante’ , se non in quanto Testimonianza del destino e, anche in questo

5 E. Severino, Oltrepassare, cit. pp. 132-3.

6 Esercizi di verbo, Adelphi, Milano 2004, p. 258.

7 «Nella terra isolata il dire isola cid di cui dice da cio che ne dice (isola il “soggetto” dal “predicato”)
e per unirli deve farli diventar altro. In quanto il divenir altro ¢é il fondamento della morte, il dire
stesso della terra isolata &, in quanto dire, morte. Nella terra isolata, non solo nessun agire, ma nessun
dire puo salvare dalla morte» (E. Severino, Oltrepassare, p. 368). L’isolamento del soggetto dal
predicato del dire — per cui la loro relazione é determinata da un divenire e percio da un diventar
altro, si che lo steso dire che qualcosa ¢é sé stesso (Dio=Dio) ¢ dire che & altro da sé (Dio=non-Dio) -
«é fondato, come ogni altro isolamento, sull’isolamento della terra dalla Necessita. L’isolamento
originario della terra [=il trascendentale del nichilismo] fonda ogni altro isolamento all’interno della
terra isolata. L’isolamento che costituisce il dire dell’Occidente trova cosi nel proprio fondamento
I'isolamento che costituisce il nichilismo dell’Occidente. E quindi solo se I'ente ¢ isolato dal suo essere
ed & pertanto posto come un niente, il dire dell’Occidente isola il soggetto dal predicato e cioé la
relazione soggetto-predicato dall’identita originaria del dire» (E. Severino, La struttura originaria, cit.
Introduzione, p. 31). «Al di fuori del pensiero e del linguaggio dei mortali, pensare che qualcosa (A,
“soggetto”) & qualcosa (A, B; “predicato”) non € unire un noema isolato a un noema isolato, ossia non
& porre la relazione come risultato, [=esser altro da sé: identitd dei diversi], ma é l’apparire

169



caso, senza poter aggirare 'esser volonta da parte del linguaggio. «Il linguaggio ¢
una forma della volonta di far diventare e far essere altro da cid che sono le cose
della terra; ¢ la volonta che qualcosa, che in quanto tale non ¢ segno di
qualcos’altro, sia segno di qualcos’altro [...] Il linguaggio [...] € la volonta che
qualcosa sia traccia e segno di qualcos’altro»®.

Vorremmo tuttavia precisare che il linguaggio che vuole designare il destino
non & senz’altro «concetto astratto dell’astratto», come invece scrive Severino’, ma
concetto concreto/astratto dell’astratto (della parte, ad es. X) — concreto perché sa
(conosce il destino e la sua Interezza), astratto sia perché € un sapere solo formale,
sia perché & una forma di volonta. E vero infatti che tal designare, oltre ad esser un
volere, non conosce la concretezza autentica dell’astratto, ma, nonostante il doppio
limite, nello sguardo del destino, sa di non conoscerla, conoscendola dunque
almeno formalmente. Si che Ia conosce e non la conosce: concetto concreto/astratto
dell’astratto.

Si aggiunga, a corollario: non esiste concetto astratto dell’astratto (=I’errore) che
non sia eo ipso 1. o concetto concreto del concetto astratto dell’astratto (=l’errore
assunto come errore nello sguardo veritiero); 2. oppure concetto astratto del
concetto astratto dell’astratto (=I’errore assunto come verita nello sguardo errante).
Non c’¢, dico, errore che, in quanto tale, non sia né riconosciuto (come errore), né
disconosciuto come tale (dunque inteso come verita). Laddove il secondo caso,
riguardante cioé¢ Derrante, rappresenta lerrore (contenuto dell’errare)
inconsapevole di sé (=in sé), invece il primo, riguardante il Filosofo, rappresenta
I’errore consapevole di sé (=per sé) nell’'occhio del vero. Ora, se il secondo caso &
contraddizione normale (X=Y), il primo, come quell’essente in cui consiste il
rilevamento di una contraddizione normale, ¢ pur sempre contraddizione, ma
contraddizione C (contraddizione non per quel che dice, ma per quel che non dice
o che solo astrattamente dice).

Questo, a suo modo, ¢ anche il caso del linguaggio designante il destino. Ove
I'Intero, saputo solo formalmente come tale &, per di piu, contenuto di “volonta”
(=linguaggio) nelle sue parti isolate e successive. Il linguaggio testimoniante il
destino, dice Severino, ¢ infatti contraddizione, e cioé, insieme, non verita e verita,
sotto due rispetti diversi (=ci0 per cui non € verita non é cioé cio per cui lo ¢).

E negazione della verita del destino perché ¢ volonta di porlo come un che di designato
(ossia é volonta di farlo essere altro) ed e volonta di far diventare parola, segno che indica
il destino, certi essenti (anche qui, facendoli diventar altro). Ma, insieme, il linguaggio che
testimonia il destino € la verita del destino, perché la negazione di cio che esso dice €&
autonegazione. Il suo esser non verita non € cioé la negazione del suo esser verita e

dell’originarieta della relazione [=identita degli identici: & A-che-é-A, non cioé isolato dal proprio
esser sé, ad esser A; lo stesso vale per il predicato]» (E. Severino, Tautétés, cit. p. 120).

8 E. Severino, La Gloria, cit., p. 469.

9 La morte e la terra, cit. p. 123.

170



viceversa. Infatti € verita non perché esso é linguaggio, ma perché ¢ il linguaggio la cui
negazione € autonegazione; ¢ non verita non perché ¢ il linguaggio la cui negazione ¢
autonegazione, ma perché esso € linguaggio (ossia volonta di far diventar altro gli essenti)!.

Ed ¢ chiaro che il concetto concreto dell’astratto (e dunque la stessa
consapevolezza dell’errore o concetto concreto del concetto astratto dell’astratto)
non ¢ mai puramente tale (cio¢ assolutamente concreto: sarebbe lo sguardo divino,
diciamolo cosi: la parte nella luce del Tutto concreto o dell’Apparire infinito), cioe
assolutamente assoluto. (Non lo &€ mai: neppure entro la Gloria o storia della Gioia,
che resta, a suo modo - sia pur inaudito - contraddizione C; ben a maggior ragione
— e cio¢ in forma doppia —, entro la volonta di designare il destino nel tempo della
storia della terra isolata).

La testimonianza del destino, in quanto contraddizione C, é dunque concetto
concreto/astratto dell’astratto (“concreto” perché sa, “astratto” sia perché ¢ volonta,
sia perché sa solo in forma astratta). Né concreto né astratto simpliciter, ma I'uno
e laltro non perd sub eodem, ma sotto i rispetti diversi citati. La dove il “peso”
alienante e alterante della volonta (di cui il linguaggio ¢ un aspetto peculiare) rende
doppiamente astratto 'apparire del destino testimoniato, nella misura in cui la
persintassi (=la struttura originaria, il destino stesso) — diversamente dal contesto,
oltre il linguaggio (oltre la volonta), costituito dal cammino nella Gloria (a partire
dalla prima irruzione della terra che salva, concomitante al tramonto
dell’isolamento), in cui, in modo inaudito, comunque permane la contraddizione C
— appare a sua volta in modo intermittente e discorsivamente (=in successione, via
via: onde i suoi tratti appaiono linguisticamente separati gli uni dagli altri).

Ripetiamo: la testimonianza del destino (il linguaggio che lo vuole designare)
non & né concetto concreto dell’astratto (eccesso) né concetto astratto dell’astratto
(difetto), né 'uno né l'altro. Non € cioé contraddizione normale (=concetto astratto
del concetto astratto dell’astratto)!!; né € verita simpliciter che sarebbe il concetto
concreto di X (poniamo di “essente”), giacché “essente”, apparendo
linguisticamente (cioe nel tempo dell’isolamento - destinato a tramontare), non
appare in connessione con la totalita della persintassi, tanto meno con la totalita
simpliciter (ci6 che vale, ripetiamo, oltre il linguaggio, nel pur dilatantesi cammino
della Gloria - in cui la persintassi, cioé la Forma della verita, appare in toto —, che
¢ in ogni caso apparire finito del Tutto infinito). Dunque contraddizione, giacché,
nella testimonianza, X si presenta separato (dall’interezza persintattica e dal Tutto,

10 E. Severino, La morte e la terra, cit., p. 141.

11 Ripetendo un’altra volta: “concetto astratto dell’astratto” & l’errore, che pud pero essere inteso in
due modi: 1. riconosciuto come errore, di cui appunto come errore si parla e lo si tratta; concetto
concreto del concetto astratto dell’astratto; 2. oppure assunto senz’altro come verita: ecco il concetto
astratto del concetto astratto dell’astratto (=I’errore astrattamente assunto, cioé preso come verita,
non come errore — onde X, che pure, nell’onnipresente apparire del destino, appare come X,
contrastato dall’isolamento, appare insieme come prevalere di non-X).

171



onde non ¢ quello che ¢); ma non contraddizione normale (inconsaputa: concetto
astratto del concetto astratto dell’astratto), giacché non ¢é (inconsapevolmente
designato come) simpliciter altro da sé, non essendo tuttavia, al tempo stesso, la
propria concretezza; dunque essendo si sé, benché solo astrattamente:
contraddizione C. Il linguaggio che designa il destino € contraddizione C: doppia,
stiamo dicendo, stante che oltre al tratto tipico della contraddizione C, esso ¢ anche
“volonta” — benché nominante I'innegabile. (Se cio¢ la sua concretezza ¢ astratta,
tale astrattezza — nel tempo dell’isolamento, dunque del linguaggio - € a sua volta
un modo doppiamente astratto di apparire dell’innegabile).

La non verita del linguaggio che testimonia il destino consiste dunque nel carattere astratto
dell’incontrovertibilita di cio che in tale linguaggio vien detto. L’oltrepassamento sintattico
di questa non verita (che gia nel cerchio finito del destino é gia da sempre compiuta), in
quanto oltrepassamento finito, parziale, é il sopraggiungere, nel cerchio finito del destino,
di quell’eterno che ¢ la sintesi tra la parola che ancora non appariva e i tratti del destino da
essa via via indicati; e, in quanto oltrepassamento totale, ¢ il tramonto dell’isolamento della
terra e della volonta di potenza del linguaggio'2. (Cfr. cap. III, § 5, nota 70).

E, a ben pensare, ogni contraddizione C (di cui il linguaggio, in quanto volonta,
raddoppia l'astrattezza — che percio resta “doppia” sino al tramonto della Follia
isolante), non essendo né verita né errore, ma “errore” in quanto verita astratta, é
concetto concreto/astratto dell’astratto!. (Né verita, né errore: non significa che ci
sia una terra di nessuno fra i due, “neutra” e indifferente, che sarebbe assurdo e, in
questo senso, tertium non datur; ma significa quella non-verita — dunque errore se
assunto senz’altro come verita — che non ¢ tutta la verita: verita astratta: «non ¢ la
verita infinita dell’apparire infinito, ma ¢ la verita finita che, non essendo 'apparire
della totalita dell’essente, & contraddizione, ossia quella forma della non verita in
cui consiste la contraddizione C [=la verita non ¢é la verita; il Tutto non ¢ il Tutto;
il destino non ¢ il destino: lo & si, ma solo astrattamente]»!4.

Del resto non c’¢ spazio che non sia originariamente occupato dal destino della
verita (da Dio, dice — dovrebbe dire! — il cristiano)!®: anche I’errore, nullo come tale,

12 E. Severino, La Gloria, p. 481.

13 Anche ogni contraddizione normale e contraddizione C, ma appunto essendo anche insieme
contraddizione normale (concetto astratto dell’astratto), cioé autonegazione — che non richiede
esclusivamente I’oltrepassamento dell’astrattezza del suo contenuto, ma del suo contenuto simpliciter
(dunque della sua stessa astrattezza).

14 E. Severino, La Gloria, cit., p. 506.

15 1 quale intende il proprio futuro come lancor nulla (dunque vuoto di Dio - dunque
ateisticamente), attribuendolo anche a Dio stesso (!), nella misura in cui pensa i novissimi (le “ultime
cose”: morte giudizio, inferno, paradiso — a patto che si pensino ancora) e dunque la stessa “vita”
eterna come ciod che sara e che percid ancora non é, venendo dopo la storia del mondo e dunque
incominciando ad esistere (uscendo da proprio nulla!) nel tempo. Un autentico assurdo, di cui alcuni
passi dell’epistolario paolino sembrano interrompere la trama abusata. Cfr. cap. II, § 2, NOTA 3.

172



ma essente come errare, lo presuppone come proprio fondamento, giacché nessun
essente si sottrae al destino. A maggior ragione la verita finita (nell’isolamento e
nella Gloria), che ¢ contraddizione C in quanto ¢ il Tutto stesso che perd non appare
come Tutto se non solo formalmente, onde é e non é (appare e non appare come) il
Tutto. (Con l'avvento della terra che salva, tramontata la volonta e dunque il
linguaggio, appare l'intero della persintassi, ancorché non lintero dell’Intero - in
questo senso, gloriosamente ridotto e percid inaudito ai mortali parlanti, vi
permane, insuperabile, la contraddizione C).

2. CRITICA AL CONCETTO DI “INCOMMENSURABILITA”

Nel suo suggestivo ritratto di Tartaglia, Giulio Cattaneo ne riporta un passo
centrato sulla categoria dell’“incommensurabilita”, spesso utilizzata da Tartaglia a
voler indicare quel totaliter Alter di cui si sentiva l'alfiere trafitto e il profeta
inascoltato («anch’io sono stato afferrato [kateAnpeobnv] da Gesu Cristo...»: Fil 3,
12):

Io affermo che oggi s’apre all'uomo la liberta di fondare una realta incommensurabile
all’'uomo, all’universo e a ci0 che, col nome di “Dio”, & stato finora pensato di 1a dallo stesso
universo; una realta incommensurabile alla realta finora realizzata o supposta realizzata per
indefiniti sviluppi del gia realizzato; dunque una realta incommensurabile alle stesse figure
di novita e di incommensurabilita, che restano soltanto provvisorie e allusive [...] che cosa
sarebbe I'uomo se fosse puramente incommensurabile all'uomo (oltre la stessa stupenda
domanda di Schopenhauer: Was wire ich, wenn ich nicht Wille zum Leben wire?”) [...]
Che cosa sarebbe soprattutto quell’atto incertissimo e sovrano che hanno detto “religione”
se tradotto all'incommensurabilita di se stesso? E che cosa sarebbero i contenuti, gli oggetti
o i non oggetti di questi atti se portati all'incommensurabilita di se stessi? Il cosmo se
indotto all'incommensurabilita del cosmo? Dio all’incommensurabilita di Dio? L’essere e il
non essere all’incommensurabilita dell’essere e del non essere?'®

16 L’'uomo della novita, cit., pp. 59-61. Davvero straordinaria la domanda di Schopenhauer, il quale,
da un lato, esplicitamente, la intende in forma retorica, come a dire che certissimamente io sono
volonta di vita (“volonta di potenza” precisera Nietzsche); se, per assurdo, non fossi tale Wille, sarei
nulla; dall’altro, implicitamente e nell’oscurita, & come se per una fessura minima intravvedesse
quell’alterita radicale (ma non, come ora vedremo, “incommensurabile”) che si spalanca — un’infinita
di infiniti - al di 14 della follia del volere. E che dire dell’intuizione di Tartaglia circa I’essere e il non
essere “incommensurabili” all’essere e il non essere? Tolta infatti I’“incommensurabilita (del resto non
potendo altrimenti neppure stabilire il confronto, come pur Tartaglia intende, ma allora supponendo
un “‘sostrato” comune, dunque ‘commensurabilitd”), non appare qui forse per speculum et in
aenigmate la “novita suprema” di un essere che, essendo tale, non oscilla (essendo e non essendo) e
un non essere che a sua volta non oscilla in quanto nihil absolutum (essendo tuttavia essere il suo
positivo significare). Non piu che una povera questione “linguistica” o si spalanca proprio qui quel
Luogo inaudito cui Tartaglia ha dedicato la vita?

173



Chiariamo anzitutto che 'unico “incommensurabile” (all’essere) ¢ il nulla (nihil
absolutum), peraltro nella consapevolezza di tale raffronto, si che se da una parte
il nulla appare ed ¢ (¢ qualcosa: se ne parla, lo si pensa), dall’altra quello che
sembrava “incommensurabilita” e cioé infinito iato (infinita separazione), infinito
anche non ¢.

Si tratta dell’aporia del nulla (che, nella misura in cui é non dista affatto
dall’essere”). Aporia, com’¢ noto, risolta una volta per tutte da Severino (cfr. La
struttura originaria, IV), mediante la quanto mai preziosa distinzione (=non
separazione) originariamente appartenente al significato “nulla” da un lato
'assoluta nientita e assenza di significato; dall’altro il “positivo significare” di tale
assoluta insignificanza. Due momenti indisgiungibili (originariamente connessi:
non si provi a considerare il primo illudendosi di non maneggiare gia, ma
inconsapevolmente, anche il secondo), tolta la cui unita non si darebbe alcuna
consapevolezza del nulla, dunque non si presenterebbe I’aporia, né il destino
potrebbe essere il destino (cio¢ negazione della sua negazione).

Ma allora puo farsi chiaro che il nulla & sia Dassoluta negativita
(incommensurabile!) richiesta dal destino (dall’autentico principio di identita/non
contraddizione), in questo senso lo iato essendo infinito (il nulla, contraddittorio
dell’essere); sia quella “positivita”, come tale “commensurabile” — quel significato
in cui consiste '"“assolutamente insignificante” —, per cui pud stare in relazione
(positivita che € a sua volta essere e non nulla). «E cioe I'essere, nel suo riferimento
al nulla, lo esclude come il suo contraddittorio solo in quanto si riferisce al nulla-
momento [=il nulla-nulla, per cosi dire, distinto dal suo positivo significare];
momento che, d’altronde, sta in relazione al suo positivo significare e per questa
relazione - che ¢ la stessa autocontraddittorieta del “nulla” come significato
concreto — sopporta o é in grado di stare in relazione di contraddizione con
I'essere»!’. «In quanto i due momenti si distinguono, nel primo [il nulla-nulla] in
quanto distinto dal secondo non é contenuto il secondo; onde il nulla é lasciato
nella sua assoluta o incontaminata negativita [incommensurabilita]»!8,

Un chiarimento, questo, in qualche misura gia inclusivo della critica al concetto
di “incommensurabile” (di Tartaglia, ma anche di altri: si pensi ad esempio, in

17 E. Severino, La struttura originaria, cit., pp. 220-1.

18 Ibid., p. 219. «Inoltre, ogni obiezione che sostenga l'incapacita del risolvimento (autentico)
dell’aporia del nulla é un’obiezione solo in quanto essa stessa ritiene che la differenza tra essere e
nulla non possa essere negata (e proprio per questo 'obiezione rifiuta quel risolvimento, a suo avviso
incapace di evitare tale negazione), oppure essa stessa intende essere negazione della differenza di
essere e nulla [...]; ma allora include necessariamente, per poter negare la “differenza” di essere e
nulla, l'apparire di essa, ed ¢ pertanto negazione di sé stessa, ossia dice di negare cio che essa dice»
(E. Severino, La morte e la terra, cit., pp. 240-1). In merito al concetto autocontraddittorio di “nulla”,
si veda, dello stesso autore, Intorno al senso del nulla, Adelphi, Milano 2013, Parte seconda.

174



ambito epistemologico, alla supposta “incommensurabilita” dei “paradigmi” di T. S.
Kuhn, ne La struttura delle rivoluzioni scientifiche, 1962). Cfr. NOTA a seguire.

In questo senso andra delucidata la non incommensurabilita del destino rispetto
alla Follia e cioé alla negazione del destino in quanto persuasione, al di sotto
dell’affermazione del diventar nulla e dal nulla assunta come suprema evidenza,
dell’esser nulla da parte dell’essente (che “diviene”). Neppure la tesi
incontrovertibile “I’ente ¢ eterno” ¢ incommensurabile alla tesi opposta, “I’ente &
niente” (o meglio: incommensurabile al contenuto/errore di tale tesi, che ¢ nulla:
incommensurabile, 1'essere, rispetto al nulla, suo contraddittorio; ma, insieme,
commensurabile rispetto all’errare in cui tale tesi positivamente consiste, che ¢
essente: commensurabile, il destino, a quell’essente che ¢ la Follia, suo contrario
dialettico. Che ¢ dire, ripensando a quanto sopra: commensurabile, I'essere, al
positivo significato di nulla).

Il nichilismo infatti non ¢é solo il contenuto nullo — ’errore — negato dal destino
della verita. Il quale &, insieme, anche negazione dell’errare.

[1I nichilismo] & anche persuasione, coscienza in cui il divenire degli enti appare come
evidenza assoluta. Anche questa persuasione & negata dalla verita, ma all’interno di tale
persuasione — all’interno cioé di un contesto che ¢ diverso da quello in cui la verita consiste
-, le determinazioni “essente”, “niente”, “identita di essente e niente”, “divenire” ecc. non
possono avere lo stesso significato che ad esse compete in quanto determinazioni del
destino della verita. N¢ il destino puo essere la prevaricazione che impone il senso del
proprio contenuto al contenuto della coscienza persuasa della non verita. Altrimenti la
verita sarebbe la non verita della non verita.

Il destino vede la differenza che in questi due contesti hanno “le stesse” determinazioni. E
tuttavia € necessario che esse abbiano un tratto comune, senza il quale la non verita sarebbe
qualcosa di incommensurabile [corsivo ns.] alla verita. L’esser persuasi della non verita puo
apparire come negazione della verita, solo in quanto, all'interno della verita, oltre ai tratti
differenzianti appaiono anche i tratti comuni alle determinazioni della verita e della non
verital®.

Sitratta dunque di chiarire in che consiste questa irrinunciabile identita comune,
sottostante alle differenze a loro volta necessariamente implicate dal diverso, anzi
opposto, contesto.

Esemplificando sul termine “essente”, Severino la illumina cosi:

19 E. Severino, Fondamento della contraddizione, cit., p. 36. «Lo “stare”, il “destino”, "“essente, il
€ « . e » P » 1 .y « S e o
niente”, la “relazione, 1“essere”, 1’“esistenza”, [“affermazione”, la “negazione”, 1“apparire”,
I"“incontrovertibile”, 1’“élenchos”, la “veritd”, il “divenire”, I’“eterno”, la “struttura”, 1"“originario”
hanno, mel destino, un senso abissalmente diverso da quello che essi posseggono lungo la “storia”
dell’Occidente e nell’isolamento della terra dal destino; ma, questa diversita é estrema solo in quanto
¢ il differire dell’identico. Queste determinazioni sono presenti sia nel destino sia nella terra isolata
da esso; ma € in quanto esse sono presenti nel destino che la loro negazione é autonegazione; si che
la loro presenza nella terra isolata & un aspetto del modo in cui il destino & presente nella propria
negazione» (E. Severino, Oltre il linguaggio, cit., pp. 172-3).

175



Ora, il contenuto a cui si riferisce la parola “essente”[...] in quanto distinto, nel cerchio del
destino, dal proprio esser sé, dal proprio non diventar altro e dalle altre determinazioni
persintattiche o iposintattiche che nel destino competono a quel contenuto é identico al
contenuto a cui si riferisce, nella terra isolata, la parola “essente”, in quanto questo
contenuto é isolato, nello sguardo del destino, dalle determinazioni (e dalla stessa
determinazione costituita dall’esser sé) alle quali I'isolamento della terra lo vuole unito,
dando a tale unione I’apparenza della necessita. Isolato — dal destino — dall’errore della terra
isolata, il contenuto della parola “essente” e di ogni altra parola della terra isolata é identico
al contenuto di questa e di ogni altra parola, in quanto esso (e le parole che lo indicano)
appare, nel cerchio del destino, come distinto dalle determinazioni della verita del destino?.

Tornando anni dopo sul medesimo tema, Severino lo ribadisce (ribadisce cioé la
necessitd che la necessaria differenza dei contesti sia sottesa da un altrettanto
necessaria identita), richiamando Oltrepassare:

In Oltrepassare questa identita & presentata rilevando, da un lato, che essa é lesito
dell'isolamento nel quale il destino isola dall’isolamento della terra la dimensione
semantiche che & presente nella negazione del destino; dove “il destino isola dall’isolamento
della terra” nel senso [...] che il destino, isolando dall’isolamento della terra la dimensione
semantica che € presente nella negazione del destino, vede cio che in verita compete a tale
dimensione: vede l'impossibilita che nessi necessari uniscano gli elementi di tale
dimensione - si che, isolandola dall’isolamento, il destino isola, propriamente,
dall’intenzione che tali nessi sussistano — e vede l'inconscio dellinconscio della terra
isolata. Dall’altro lato, in Oltrepassare si rileva che la dimensione semantica che, presente
nella negazione del destino, € I'esito dell’isolamento in cui il destino la isola dall’isolamento
della terra, ¢ identica al contenuto che nel destino appare “come distinto dalle
determinazioni della verita del destino” [Oltrepassare, p. 373], ossia dalle determinazioni
per le quali tale contenuto ¢ 'incontrovertibile. Ad esempio, I'esser sé, in quanto ¢ ci6 che
il destino isola (separa, vede in verita isolato, separato) dall’isolamento della terra, &
identico all’esser sé in quanto, nel destino, ¢ distinto dalle determinazioni per le quali esso
appartiene alla struttura originaria dell’incontrovertibile?.

Sul fondamento per cui, come s’é gia richiamato, la non verita non é alterita pura
(“incommensurabile”) rispetto alla verita, perché ad essa corrisponde ci6 che nella
terra illuminata dal destino ¢ il piti simile ad essa, segue che destino e terra isolata
«cantano, con le stesse note, gli opposti canti della verita e dell’errore. Nel canto
dell’errore affiora quindi, ma rovesciato, il canto della verita»?2.

20 E. Severino, Oltrepassare, cit., pp. 372-3.

21 E. Severino, Testimoniando il destino, cit., pp. 264-5.

22 E. Severino, Oltrepassare, cit. p. 374. (“Note” che non esistono, come nella musica, di per sé stesse,
costituendo invece originariamente i due canti opposti, il cui terreno “intermedio” — 'area comune
cioé: persintattica e iposintattica — & considerabile come tale “a posteriori”, in quanto gia costituente
'identita fra le determinazioni della terra isolata e della terra pura).

176



Che, dunque, i significati del contenuto della terra isolata siano gli stessi dei significati che
il destino nega, negando la verita della terra isolata, ¢ una necessita originaria. E la
necessita, si € detto, che le stesse note formino due canti contrapposti: che le stesse parole
e i loro significati formino le dimensioni contrastanti del destino e della terra isolata.
L’opposizione tra verita e non verita puo esistere — ed & necessario che esista, giacché il
destino € negazione della propria autonegantesi negazione —, solo se cio che la verita
afferma ha lo stesso significato di cio che la non verita nega?.

Ove si ripeta: questa identita tra i significati del destino e della terra isolata si
chiarisce, mostrando che «tale identita sussiste tra un qualsiasi significato della
terra isolata [...], in quanto esso ¢ isolato, da parte del destino, dall’errore della terra
isolata, e quello stesso significato, presente nella struttura del destino, in quanto
esso € distinto dagli altri significati che formano il contenuto di tale struttura»?*.
(Cfr. Cap. L, § 1, terzo capoverso in parentesi).

NOTA: Karl Barth, negatore con misura dell’*analogia entis”.

Esemplarmente e dichiaratamente “incommensurabile” il totaliter Alter di Karl
Barth (L’Epistola ai Romani, 1922).

E pero: se da un lato, giustamente, Giovanni Miegge, curatore della versione
italiana del celebre Commentario barthiano (Feltrinelli, Milano 1962) mette in luce
nell’Introduzione (p. XXX) che «la “infinita differenza qualitativa” fra Dio e uomo,
in Barth come in Kierkegaard, ¢ essenzialmente una formula polemica orientata
contro una qualche forma di filosofia dell’identita, con la sua radicale risoluzione
della trascendenza divina nell’immanenza dello spirito umano», dall’altro, lo stesso
Barth, attenuando in qualche misura (piccola che sia) il carattere absconditus di
Dio (dunque la sua assoluta trascendenza) — in misura direttamente proporzionale
trovandosi allora, obtorto collo, a negare la sua negazione della tomista e cattolica
analogia entis —, evoca «la sapienza platonica [che] ha da gran tempo riconosciuto
come 'origine di ogni dato, quello che non ¢ dato» (ivi, p. 22), quale via umana per
“contemplare” 'invisibilita divina. Vale a dire, con Pascal, che la coscienza del
limite si rivela, eo ipso, coscienza dell’lllimitato. Che, certo, non é ancora, come

23 Ibid., p. 380. Aggiungiamo che, in merito alla incommensurabilita della “novita pura” di Tartaglia,
S. Quinzio ha scritto (Postfazione di TFD, p. 138): «Anche la pretesa alla liberta dell’illimite, all’
“irriferimento puro”, che sottende i suoi spericolati logicismi, € fittizia e contraddittoria: il linguaggio
¢, di fatto, la riferibilita totale, puo funzionare solo in quanto evoca l'ignoto attraverso il noto. Quelli
che hanno ascoltato Tartaglia non sono stati certo convinti dai suoi argomenti e dalle sue pretese, ma
sono stati vinti, malgrado tutto, dall’intenzione strepitosa del suo argomentare e del suo pretendere».
24 Ivi.

177



tale, il Dio di Abramo, Isacco, Giacobbe e Gesi - ma neppure i preambula di
Tommaso ambivano a questa identificazione, in quanto tale richiedente la fede.

Dunque incommensurabile e commensurabile. Del resto, non ¢ fatto, 'uomo, a
immagine e somiglianza di Dio? — dunque una qualche analogia ontologica non
possono non averla, altrimenti I’”’Altro” assurgerebbe al rango di puro Estraneo e
allora nemmeno se ne potrebbe parlare o se Quello parlasse non sarebbero, per
I'uomo, che inudibili/inintelligibili ultrasuoni/ultraconcetti.

Non abbiamo cosi conseguito il concetto di panenteismo? A mezza via fra
trascendentismo e immanentismo. Onde se il mondo (I'uomo) & tutto in Dio, Dio
anche lo oltrepassa infinitamente.

E pero: stante la “divinita” del mondo stesso (nella sua essenza, cosi I'uomo),
come potra non dedursi (sia pur all’infinito o in un cammino asintotico) — per
I'omogeneita metafisica dei due tratti - la restante, infinita parte “trascendente”?
Dunque, in ultimo: immanentismo! No? Ma allora la restante parte ¢
ontologicamente eterogenea, si che il dualismo piu radicale ¢ posto
(trascendentismo!) e Dio si rivela (?) proprio quell’assolutamente Altro in cui
consiste 'Estraneo. (E anzi: poiché il mondo sara pur “nulla”, ma quasi — giacché,
con evidenza, € ben qualcosa —, allora Dio avrebbe fuori di sé tale quasi-nulla e
sarebbe percio un finito, dunque non-Dio).

Barth non poteva conoscere il destino della necessita — I'Incontrovertibile —, né,
dunque, la (sua) contraddizione C, percio chiede: «Posso parlare in modo tale che
ogni mia parola non debba essere negata dalla parola successiva?» (op. cit., p. 242).
Si tratta di una domanda retorica (che presuppone un netto “no”). Altrimenti
saprebbe che I'autentico “totaliter Alter” & il finito stesso nel suo, gia da sempre
esistente, infinito auto-trascendimento. Nel qual caso la “parola” testimoniante il
destino — percid pur partecipe della volonta (del linguaggio) —, non € smentita
senz’altro dalle successive analoghe — e poi, con il tramonto dell’isolamento (del
dolore e della morte), dall’apparire dei significati puri (oltre il linguaggio) —, ma
solo per l'astrattezza di cio che dice. Onde si, sono un che di finito (ed eterno), ma
cosi radicalmente “omogeneo” e “commensurabile” all’Alter, che questo non ¢ in
ultimo (e sin da principio) se non quello stesso che Io sono e da sempre appaio.

(E tuttavia, sia pur nella notte, il genio cristiano di Barth indovina che «la luce
splende nelle tenebre — non sopraffatta! — ma nelle tenebre»: ivi, p. 381; che «il
superamento dell’uomo, la vita eterna potrebbero liberarmi dall’enigma della mia
umanita»: ivi, p. 241; la quale «in Dio ¢ eternamente superata»: ivi, p. 330)%.

25 In guisa che ingenerossissima e anzi del tutto incomprensibile, perché immotivata, ci appare la
dura critica (gia citata) di Tartaglia a Barth (che di Tartaglia condivideva I’ansia rinnovatrice e che,
nel cuore della Grande Guerra, andava meditando sulla necessita di oltrepassare la teologia in voga,
secondo una radicalita sino ad allora sconosciuta); Tartaglia, che ne giudica il pensiero come «un
ultimo discorso folle per giustificare il tradimento del Regno [...] netto anticristianesimo» (F3). Ove
alle accuse estreme non corrisponde nel testo giustificazione alcuna - restando cosi quelle, nella

178



3. “TESI PER LA FINE DEL PROBLEMA DI DIO” (1)

Studioso della figura di Tartaglia, Federico Battistutta ha ricordato che
«secondo il parere di Sergio Quinzio, profondo conoscitore oltre che intimo amico
di Tartaglia, le Tesi [ Tesi per la fine del problema di Dio: TFD] costituiscono proprio
il testo pil rappresentativo del pensiero di Tartaglia»2°.

In qualche misura, ne abbiamo gia discusso, si tratta allora di entrarvi piu
analiticamente.

In esso, come si evince dal titolo, Tartaglia affronta il problema di Dio nella
convinzione da un lato di risolverlo definitivamente; dall’altro, tuttavia, ribadendo
(come in altri scritti: anzitutto i tre articoli sulla Rivista “Fondazioni” che abbiamo
citato sopra) di procedere non piu che per indicazioni «provvisorie [...], inadeguate
[...], allusive» (TFD, 16), costretto anzi «a parlare alla disperata» (TFD, 78). Si tratta
della contraddizione che costituisce il sostrato perdurante delle Tesi, che dunque si
presentano nella forma, auto-negantesi, di una “definitivita” del tutto priva di radici
che non siano il potente “sentire” con cui Tartaglia scrive (ma anche in questo caso
contraddicendo sé stesso, nella misura in cui contesta a Pascal, per dire solo di lui,
di rinchiudersi nel “cuore”, mancandogli un organo logico adeguato: cfr. cap. III, §
3, nota 35).

Tartaglia scrive bensi nell’esordio del saggio che «é tempo di passare dalle
lunghe problematiche strazianti, dalle fedi o dalle non fedi incertissime e ingenue
a una virtu di certezza redenta e decisiva», ma chi, nelle pagine successive, di tal
“redentiva virt”, cercasse autentica espressione, resterebbe comunque sempre
deluso e frastornato, preso nella stretta fra roboanti e smisurati proclami da un lato
e l'assoluta vaghezza dei correlativi contenuti dall’altro, non mai prospettati
secondo “necessita”, essendo anzi intesa questa, senza distinzioni di sorta (coerente,

migliore delle ipotesi, totalmente campate in aria. (Per Tartaglia il Regno di Cristo non é forse inteso
come smisuratamente oltre rispetto alla storia del cristianesimo e della — di ogni — Chiesa:
Gerusalemme, Roma Wittenberg, Ginevra...? Lo stesso per Barth!).

26 Trittico eretico, cit., p. 107. «Le Tesi per la fine del problema di Dio sono il pit compiuto esempio
di applicazione delle operazioni proposte da Tartaglia» (S. Quinzio, PTFD, p. 112). Un saggio del resto
giudicato sui quotidiani in modi anche opposti (come mostra F. Battistutta nell’articolo Spigolature
spigolose. Ferdinando Tartaglia e i suoi critici, “Religione e societa”, n. 59, 2007, pp. 92-8): «una
potente operazione di capovolgimento della teologia cristiana ai limiti dell’assurdo» (Alfredo
Giuliani, “La Repubblica, 21 febbraio 2002); «un modesto saggio» (Pietro Citati, “La Repubblica”, 21
maggio, 2002); uno scritto «deludente» (Leone Piccioni, “Liberal”, ottobre/novembre 2002); «un
annuncio di liberazione» (Massimiliano Fortuna, “Il Foglio”, giugno/luglio 2002); vicino allo «Eckhart
pil avvitato nella spirale mistica del “né questo né quello”» (Giuseppe Montesano, “Diario”, 10 maggio
2002); «una teoria, forse la piu rivoluzionaria che la mente umana possa aver immaginato» (Giuseppe
Martucci, “Artecultura”, maggio 2002); «pagine dirara forza» (Armando Torno, “Il corriere della sera”,
15 aprile 2002)...

179



incoerente; fondata, infondata; vera, falsa) come «la categoria e condizione
peggiore», in quanto tale «puramente erronea» (TFD, 26-7).

Diciamo in generale e come premessa critica, che se si prendono alla lettera, le
Tesi sono un coacervo vulcanico di “asseverazioni” (come tali arbitrarie), che
assumono di volta in volta la veste intenzionale anzitutto di profezie, di propositi
di totale rigenerazione, di imprevisti rivolgimenti di senso e percio di acrobazie
logico-linguistiche, in cui esplicita, esibita pretesa fondativa resta tuttavia sempre,
si diceva, del tutto disattesa (se “fondare” significa, quanto meno, nominare in
forma innegabile un innegabile Fondo ultimo da cui tutto), entro un tortuoso
cammino, che continuamente si contraddice (si tenga conto che per Tartaglia,
secondo tradizione, contraddizione equivale ad errore e viceversa: cfr. ad es. TFD,
55-6). Uno dei casi piu clamorosi (a parte lo sfondo contraddittorio ora e sopra
indicato) € quello costituito dall’evocazione di un «grande Dio» (TFD, 59),
«efficiente ed efficace» (TFD, 64), ma, insieme, del tutto inintelligibilmente
considerato privo di “potenza”; giudicata, questa (=la potenza di Dio), «figura
assurda e impura» (FDT, 69), per conseguenza intendendo il carattere “dominante”
di Dio (cfr. ivi, 56-7) puramente erroneo. Vale a dire dunque un “Dio” dotato di
un’efficienza inefficiente o un’efficacia inefficace - insomma: una potenza
impotente.

Prese alla lettera, dicevamo, le Tesi sono radicalmente incommestibili (percio
stricto sensu non hanno avuto alcun futuro), filosoficamente sempre
abbondantemente al di qua rispetto alle altissime ambizioni che pur vi sono
sbandierate. Un caos indigesto che tanto vacuamente tutto ricusa (senza eccezioni
di sorta), quanto altrettanto vacuamente prospetta in grande, senza tuttavia
condurre in nessun dove. Proteso com’¢ — e con che enfasi! — lungo la via della vera
liberazione (dell'uomo, del mondo, di Dio). Ma non basta un lessico all’occorrenza
futuristicamente vestito - la prospettiva di Tartaglia presentandosi come
“novpostinfinitamente moltopiuchedio” - per designare davvero I'Inaudito.

E tuttavia l'ossessione di Tartaglia, il suo parossismo logico-verbale, una
giustificazione — diciamo (’abbiamo gia detto) — ce ’ha: assoluto vuoto cui di fatto
si rivolge (“alla disperata”), proprio in quegli anni, si andava a sua insaputa
riempiendo di quella tempesta formidabile di cui le Tesi possono essere considerate
il frainteso, scomposto, per sé incomprensibile e cieco vento anticipatore. Diciamo:
senza la testimonianza del destino della verita (Emanuele Severino), Tartaglia non
sarebbe in alcun modo annoverabile come “profeta” e il suo dire — bisognerebbe
ammetterlo — non sarebbe che puro vaniloquio (in accalorata ricerca di un’ultima
spiaggia, nelle cose inesistente, per affermare “Dio”). E il pur bravo Quinzio, che ne
prescinde totalmente (parlandone altrove come di un’eternita stecchita e insulsa
che neppure ne costituisce come una brutta e inadeguata caricatura), fiuta bensi la
natura autenticamente “profetica” delle Tesi, ma sbaglia di grosso quando scrive
che la gran questione della “veritad” e del senso dell’esistenza in quelle si esaurisce
senza residui.

180



La profezia di Tartaglia & percio vera profezia, il suo carisma ¢ autentico. Tartaglia é luogo
necessario perché il Regno venga, perché veramente non poteva venire — come lui dice -
quello che era per definizione concepito come di la da venire. Tartaglia ha preso sul serio il
Regno e il fatto immensamente assurdo e doloroso che non é venuto [...] Segni nell'uomo
e nel mondo ci sono ormai che la sua profezia & giusta: non esistono oggi altre verita
mediante le quali capire e spiegare il senso di quello che sta oggi accadendo nell’'uomo, nel
mondo, in Dio (PTFD, 149).

Un’autentica cantonata, giacché, ben prima di scomodare il “destino”, sarebbe
da chiamare sulla scena il “sottosuolo filosofico del nostro tempo”, che ¢ dire il
“nichilismo perfetto” e le sue “ragioni”, di cui Quinzio condivide
inconsapevolmente le radici ontologiche (diventar nulla e da nulla), salvo svolgerle
in forma profondamente incoerente (cristiana - come si intenda poi il
“cristianesimo”) e cioé senza rendersi conto che Leopardi e Nietzsche sono il rigore
di san Paolo e san Giovanni. Altro che se non c’¢ oggi altra verita! C’é eccome:
anzitutto la “veritd” leopardiana, radicalmente e rigorosamente consequenziale
rispetto all’ontologia greca da tutti, senza eccezione, condivisa (naturalmente
anche dal cristianesimo, da Paolo a Barth, sino ai nostri giorni), che sta alla base
della civilta della Tecnica.

Ma, ribadiamo, € nello sguardo del destino della verita che puo ben dirsi — che
secondo noi deve dirsi (lo “spirito” essendo Uno!) — che Ferdinando Tartaglia ¢ stato
un profeta, sl che tutti i mirabolanti e fantasmatici “contenuti” da lui
vertiginosamente evocati — nel loro stesso contraddirsi e pagando un caro prezzo
al banco corrente della follia nichilista — vanno a nostro avviso intrepretati e solo
cosl valorizzati (altrimenti del tutto insensati nel tempo dell'immanentismo
filosofico-tecnico) come enigmatici adombramenti, per sé stessi incomprensibili, di
Cid che stava per “venire”: 'inaudita testimonianza dell’autentico senso dell’essere,
in cui 'enigma del mondo, formalmente, si scioglie e I’'Occidente, fattosi ormai
planetario, cessa di essere esclusivamente (e grandiosamente), la voce dell’errore.

Dunque, scrive Tartaglia, porre il problema di Dio ¢ legittimo. Se non lo fosse
saremmo comunque «chiaramente giustificati ad affrontarlo per imporgli fine,
giacché ¢ indubitato che imporre fine a un problema illegittimo ¢ azione veramente
giusta» (TFD, 12).

Laddove, per Tartaglia, «il problema di Dio non puo essere risolto né dall’uomo,
né dall’'universo, né da Dio né da non Dio» (TFD, 83). Che significa: non dal mondo,
sede dell’errare, puo giungere la risposta; nemmeno da Dio o non Dio, essendo
entrambe le sfere (teismi e ateismi vari), nonostante ’apparenza, tratti del mondo
e percio errori a loro volta da trascendere: «tutti i teismi e tutti gli ateismi dati
finora sono puramente erronei» (TFD, 22).

“Chi” potra allora rispondere a questa richiesta circa il culmine della verita
(“Dio”), se non la verita stessa? Tartaglia non lo dice esplicitamente, ma
sintomaticamente, in due circostanze, chiama sulla scena enigmatiche «presenze

181



puramente nuove» (TFD, 52, 83) intese, lui dice, come incommensurabili rispetto a
quella che consideriamo la “realta” («alla realta o irrealta dell’'uomo, dell’'universo,
di Dio e non Dio»: TFD, 52), in quanto tali cio¢ «puramente ulteriori all'uvomo
all’'universo a Dio e non Dio e a qualsiasi riferimento loro» (TFD, 83). A queste
fantomatiche, ma decisive, presenze puramente nuove dovrebbe corrispondere
quella “nuova” super-logica — oltre I'"*uomo”, oltre “Dio” - in grado di sostenere
«discorsi teologici completamente nuovi» (TFD, 62).

Diciamo: in questa posizione, la prossimita (del resto astrattissima) al destino &
davvero sorprendente. Certo, per pura, vuota formalita e senza esibire le ragioni di
cid che si sostiene (non € poco!), tuttavia la convergenza ¢ indiscutibile. Teismi e
ateismi partecipi dello stesso errore? Chi I'ha mai detto, se non il destino? Scrive
Tartaglia: «lungi dal potersi escludere a vicenda positivamente, coincidono
perfettamente nella loro indifferenza negativa, erronea e irreale» (TFD, 50).

Da gran tempo ormai, la testimonianza del destino (Emanuele Severino) - la
“presenza puramente nuova”, diciamo, ancorché non incommensurabile al
“vecchio” errore (cfr. § 2) — mette in guardia dal contrapporre Dio a non-Dio, gli
amici di Dio ai suoi nemici. Perché? Qui la testimonianza, a differenza di Tartaglia
(non € poco!) RISPONDE: guardando all’eternita dell’ente in quanto ente (=alla
necessita del suo esser sé non esser I’altro dunque all’impossibilita di non esser sé
o esser ’altro, diventando, e dunque una volta diventato, altro/nulla), essa rileva
che sia gli amici di Dio, sia i suoi nemici hanno in comune I'essenziale e cioe la
convinzione folle che, proprio perché 'uomo ¢ sottoposto al pericolo della morte,
proprio per questo le cose sono per sé stesse un incessante diventar altro da quello
che erano e, quando arriva a farsi innanzi il pensiero greco-filosofico, questo
diventar altro e da altro assume insieme la veste del diventar nulla e da nulla. Per
Tommaso d’Aquino, grande “amico” di Dio, non diversamente dall’ateo Leopardi,
grande “nemico”, le cose per sé prese sono niente: creaturae sibi relictae nihil sunt.
Perché? Perché escono e tornano nel niente. Come a dire — con la leggerezza e il
vento in poppa dell’”evidenza” - che il non-niente é niente! Sia Dio, sia non-Dio
tengono fermo questo concetto. Per gli “amici”, perché il mondo esista, occorre un
Creatore (ma misteriosamente Tartaglia rifiuta a Dio questo attributo: cfr. TFD, 56
sgg.), per i “nemici” non occorre; ma da ambo le parti, nessun dubbio che il mondo
esca dal proprio esser stato niente e sia destinato a ritornarvi. Sia Dio sia non-Dio
hanno la stessa anima: le cose sono niente. I due contrastanti stanno entrambi dalla
stessa parte. Variazioni “accidentali” all’interno dell’essenziale Follia.

Scrive (al solito, enigmaticamente) Tartaglia: «Finora non c’é stato né Dio né
non Dio, né teismo né ateismo, ma soltanto una realta neutra e indisponibile alla
quale non potevano essere applicate né le figure del teismo né quelle dell’ateismo»
(TFD, 50).

“Una realta neutra e indisponibile al teismo e all’ateismo”: di che si tratta?
Diciamo con forza: dell’essente in quanto tale (quale che specificamente esso sia).
Dell’essente che, nella luce del destino, appare indisponibile a esser catturato nella

182



rete del nichilismo teista o ateista, dunque una dimensione neutrale rispetto alla,
del resto fittizia, battaglia fra i due apparenti campi avversi (si tratta di cio che al
cap. L, § 1, terzo capoverso, abbiamo indicato con il simbolo “Y”: euristicamente al
di qua di destino e follia: distinto dal primo, separato dalla seconda). “Guerra” fra
(apparenti) opposti — guerra “fratricida” -, che l'ente in quanto ente, nello sguardo
del destino, si porta in seno, la vede come errore e ne attende il tramonto. E per
questa ragione che l'eretico Tartaglia oscuramente indovina che il Dio della
tradizione (cristiana) «era assoluto e perfettissimo errore, assoluto e perdutissimo
male» (TFD, 45). E le teologie, anche le piu grandi — da Platone e Aristotele ad
Agostino a Tommaso a Ockham -, non piu che «buffonerie presuntuose» (TFD,
35)?7 o «favole per bambini» (TFD, 62). (A un livello completamente diverso - in
cui il “mito” cristiano non era certo rozzamente inteso come “buffoneria” —, Hegel
e Gentile, idealisticamente, valorizzavano pedagogicamente il cristianesimo,
nell’atto stesso in cui filosoficamente lo superavano, per la sua veste di philosophia
inferior; “favola”, si, ma non priva di valore, la verita stessa anzi, seppur nei panni
di un “racconto”. A nostra volta, mutatis mutandis, abbiamo tentato di indicare una
via analoga ponendo il cristianesimo in relazione al destino: la Buona Novella “pit
simile”, nella differenza immensa).

Si tratta allora di affrontare il problema di Dio - la questione dell’Assoluto —
«non piu dal “prima” [...] ma da puro “dopo” [...] Costruire operazioni e strumenti
secondo questo modulo inedito del puro “dopo” vorra dire mutare tutto il modo
d’essere e di agire dell’'uomo, dell’universo di Dio di non Dio; vorra dire costruire
complessi vastissimi di atti logici e ontologici (piu che logici e piu che ontologici)
completamente nuove» (TFD, 12-3). Traduciamo: il “dopo” & “puro”, in quanto
libero dalla nichilistica persuasione trascendentale e universalmente condivisa
circa il diventar altro (non esser sé/esser 'altro da sé); cid che né é costruito, né &
base di costruzione, stante che “costruire” & un modo del diventar altro; dunque
nulla di “strumentale” (il pensiero non € uno “strumento” che si fa largo nell’essere
lasciandovi inevitabilmente la propria impronta e dunque perdendo I'essere come
¢ in sé; il “pensiero” é I'essere stesso nel suo apparire). Si che una “piu che logica”
non ¢ altro che la logica vera in cui appare l'ontologia vera (la “piu che ontologia”
non essendo che ontologia libera dal diventar/essere nulla da parte dei non nulla):
autenticamente intese logica ed ontologia (I'apparire dell’essere) sono due volti del
medesimo: la struttura necessaria dell’essere che appare. Tartaglia indovina la
necessita di una purezza e una dimensione oltrepassante, senza saperne indicare
I'identita, anzi portando con sé lerrore da cui inconsapevolmente vorrebbe
liberarsi. (Tartaglia, come il prigioniero cavernicolo di Platone, ¢ come uno che,

27 Un modo davvero inaccettabile, da parte di un “filosofo”, di giudicare la filosofia. L’espressione,
che spazia niente meno che da Platone a K. Rahner, non merita commenti. Lo splendore della Verita
non esistendo nemmeno senza la magnificente grandezza dell’Errore. Qui 'impegno di pensiero
scende a livello zero (e la dice lunga sul grado di consapevolezza del senso unitario della filosofia
come storia della filosofia).

183



avvertendo un gran peso su di sé, se ne vuol liberare con grandi strepiti e violente
movenze — ¢ il segno della sua grandezza —, espressioni e segnali a un tempo sia
della liberta agognata benché sempre di la da venire, sia del fallimentare agitarsi,
perché ogni urlo e ogni gesto lasciano intatta ’essenza del peso immane che, come
un’ombra, non cessa di accompagnare chi ne vorrebbe fuggire).

E il puro “dopo” ¢ inteso da Tartaglia cosi radicalmente da valere come «puro
dopo tutto» (TFD, 14), al di la di tutto: anche «da possibile e impossibile» (ivi)?.

Entro questo orizzonte di assoluta crisi, giustamente Tartaglia lascia che gli si
chieda: «ma tu che proponi e provochi a questo, tu chi sei?» (TFD, 16). Una
domanda assolutamente necessaria, diciamo, che Tartaglia per primo snobba
considerandola, contraddittoriamente, da un lato «del tutto priva di rilevanza,
dall’altro giudicandola si destinata «a non ottenere risposta», ma,
sintomaticamente, solo «per oggi» (TFD, 16). Nello sguardo del destino nemmeno
Perrore é irrilevante, tanto meno la richiesta dell’identita da cui si sta parlando.
Tartaglia chiede a sé stesso su quali basi poggia per esprimere giustificatamente un
rigetto a 360 gradi e dunque per rivolgersi a una Novita inaudita. Da dove sto
parlando? Se lo chiede e la domanda non che priva di rilevanza ¢ invero decisiva;
se la pone, ma passa ad altro, non pit considerandola per I'intero scritto. Eludendo

28 Si rilevi che se nello sguardo del destino la “possibilitd” & una categoria del nichilismo, dunque
errata (presupponendo che l'ente “possibile” sia niente come “reale” e che, diventando “reale”, si
annienti come “possibile”: presupponendo 'esser niente dell’ente — si che «la totalita dei possibili &
gia da sempre “reale”, ossia & gia da sempre secondo quel modo di essere rispetto al quale il possibile
€ un possibile»: E. Severino, Testimoniando il destino, cit., p. 333), se dunque questo va detto nello
sguardo del destino, va anche aggiunto che la critica di Tartaglia alla coppia antinomica di concetti
non & corretta neppure in senso nichilistico. Tartaglia asserisce infatti che se ci si muove «dalla parte
del puro possibile, troviamo che il puro possibile, per sua evidente necessita interna, conduce anche
alla possibilita del puro impossibile» (TFD, 14). Diciamo invece: il possibile, coerentemente svolto (sul
fondamento indiscusso del diventar altro) implica bensi I'impossibile, ma: 1. non come possibilita, ma
come necessita e cioe 2. come necessita dell’impossibilita di limiti di diritto al possibile. Seguita
Tartaglia: «Se infine il problema é considerato dalla parte del puro impossibile, troviamo che il puro
impossibile [...] conduce, per sua necessita interna [...], a una condizione-limite la quale coincide
esattamente con la condizione del puro possibile» (TFD, 14-5). Diciamo invece: se intendiamo il puro
impossibile come “nulla & possibile”, allora esso & identico al nihil absolutum, che non é nemmeno
possibilita d’essere. Il che € smentito, quanto meno, dall’evidente apparire del momento attuale. Allora
“puro impossibile” secundum quid (non assolutamente tale, cioé). Che & in concreto figura
dell’epistéme, dunque — sempre sulla base del diventar altro — I'impossibilita di varcare certi limiti
(anzitutto “Dio” in cielo e i suoi messaggeri — le varie “leggi” — in terra). In questo caso il puro
impossibile non coincide affatto col puro possibile, se mai lo implica costituendone il limite
metafisico-morale. Cosi Dike rispetto a Hybris. (Ma poi arriva il tempo in cui il diventar altro, sede
del “possibile” - della contingenza: per fedelta all’essenza del diventar nulla, assunta senz’altro come
questo stesso e viceversa —, richiede necessariamente la “morte di Dio”: I'impossibile & proprio Dike
- Dike cioé che non sia la stessa Hybris —, trionfando Hybris come la necessita minima, in quanto
possibilita assoluta: nichilismo perfetto. Fuor del quale 'impossibile ¢ il non esser sé, cioe I'esser altro,
dunque il diventarlo: 'innegabile Radice di quel Grandioso che Tartaglia fiuta ma non sa dire in alcun
modo).

184



cosi l'essenziale e cioé evitando di affrontare il tema dei temi: l'autentica
configurazione del fondamento.

D’altra parte € pur nella stessa pagina che Tartaglia scrive che le Tesi consistono
di «figure [...] provvisorie, essenzialmente inadeguate [...] comunque per ora
bastevolmente allusive» (ivi).

Il che gli ¢ comunque sufficiente per proclamare, come gia s’¢ rilevato, «la
erroneita pura di tutte le non risposte e di tutte le risposte provvedute o tentate
provvedere finora al problema di Dio» (TFD, 17). Sia mediante le “prove” della
metafisica (cfr. cap. III, § 3, nota 38), sia mediante la fede (cfr. ibid., nota 41). Né puo
valere 1’“esperienza”, con cui «teismo e ateismo [...] ancora una volta non
raggiungono niente» (TFD, 24), nemmeno «i mistici del teismo» (TFD, 25). 1l che,
diciamo, & ben corretto, I"’esperienza” potendo al pit testimoniare “fatti” (e anzi
nemmeno, stante che nel tempo del disincanto ermeneutico, coerentemente, ai
“fatti” si sostituiscono le “interpretazioni”), dunque nulla di necessario (che va
invece pensato, cioé dedotto, non semplicemente “constatato”), ma cid che cosi &
ma potrebbe esser diverso.

La critica di Tartaglia alle varie forme di teismo si svolge secondo diverse
prospettive, nella duplice convinzione secondo cui se per un verso «le teologie date
finora» non sono state altro se non un «commediare univoco e monotono, privo di
accesso a qualsiasi realta reale» (TFD, 37), per un altro «i rapporti fra Dio e 'uvomo
hanno costituito finora il capitolo piu orrendo della vicenda dell’universo» (TFD,
41).

Anzitutto Tartaglia si riferisce al teismo cristiano ancora tutto incentrato, scrive,
«nell’idea e nella realta di un Dio pensato e attuato essenzialmente come
“necessita”, di un Dio che & ancora, in sostanza, un Dio puramente necessitante»
(TFD, 29)%.

Cui Tartaglia contrappone una necessita “contenuta” e cioé “caritativa”,
“agapica”> dunque Dio-necessitante, «ma non necessitante-creatore, bensi
necessitante-salvatore [...] non necessitante-dominatore, quanto piuttosto
necessitante-serviente (I’allusione piu alta del teismo cristiano & probabilmente
quella segnata nel Vangelo di Luca, 12, 37)» (TFD, 30)*°.

29 Diremmo che Tartaglia & qui fuori centro: il Dio cristiano & “necessita” si, ma quanto alla propria
stessa esistenza (non pud non essere I'Ipsum esse), cido da cui 'argomento ontologico trae la
convinzione di poterlo dimostrare al solo pensarlo (al di la delle critiche che se ne possono muovere),
essendo in realta, per come i testi sacri lo presentano e come la teologia ne parla, un Dio libero. Libero
di creare il mondo (avendo potuto cioé non crearlo: cfr. cap. I1I, § 4, nota 57), libero di incarnarsi e di
scegliere la via della morte in croce (avendo potuto non incarnarsi o redimere gli uomini in altro
modo, non cruento); un Dio che lascia libero 'uomo - a partire da Adamo, che pecca avendo potuto
non peccare —, responsabile e partecipe percio della sua stessa salvezza. Altro che Dio necessitante!
Tartaglia lo scambia col Dio degli stoici, di Spinoza o di Hegel.

30 Si prolunga cosi I’equivoco denunciato nella nota precedente: si potra sostenere criticamente di
tutto in merito al Dio cristiano, ma non che non si presenti, biblicamente e in tutta la produzione
teologica, come un Dio d’amore e ciog, nella Necessita del suo stesso essere (ove essenza ed esistenza

185



A seguire, Tartaglia rileva che «i teismi dati finora sono stati parziali [...] (finora
I'uomo non ha mai né conosciuto né usato vere categorie di totalita)», mai si ¢ dato
«un teismo concreto e completo» (TFD, 31).

Traducendo nello sguardo del destino, I'intuizione di Tartaglia coglie nel segno,
se si considera che il “Tutto” tradizionalmente inteso, a partire dalla nascita della
filosofia (dunque dai “teismi” greci), nasce scisso in due sfere incompatibili fra loro,
onde I'Uno si trova ad esser “due”: 'ambito eterno e divino (dall’Essere parmenideo
alle Idee platoniche all’Atto puro aristotelico all'Uno plotiniano al Dio cristiano, al
Dio spinoziano e poi hegeliano) e ’ambito del divenire (diventar nulla e da nulla).

Nella metafisica della tradizione consiste il sogno della loro compatibilita: se c’¢
il mondo, allora — ciog, necessariamente — ¢’¢ il Divino. Perché il nulla non genera
nulla, né puo generare il mondo alcunché di diveniente (che sarebbe daccapo, in
qualche modo, “mondo”), giacché a sua volta, come tale, uscirebbe dal niente e
necessiterebbe di un Principio, che in ultimo non puo non essere Eterno e Perfetto
(indiveniente, compiuto): cid che tutti chiamano Dio, dice Tommaso al termine di
ognuna delle cinque prove. Ma si tratta di un sogno, rispetto al quale la veglia ¢
costituita dal “sottosuolo filosofico del nostro tempo” (I’abbiamo gia alcune volte
nominato), rappresentato anzitutto dal pensiero di Leopardi e Nietzsche. Vale
l'opposto e la tradizione va rovesciata; se ci fosse Dio - cioe¢ il Tutto gia da sempre
compiuto - il mondo non potrebbe esserci, ma c’¢, ergo. Né con questo si giunge
allora implicitamente ad ammettere che aliquando nihil fuit in rebus (ma dal nulla
nulla...). Giacché se e poiché c’é divenire non pud esserci che divenire, eterno
dunque ma non divino (ancorché Dioniso sia pur un dio). Dalla “Natura matrigna”
all’“eterno ritorno dell’'uguale” all’Atto gentiliano, alla luce del quale (rigorosa nella
sua follia, dice il destino) nulla puo essere storico se non tutto ¢ storia: «’esperienza
storica & sempre la stessa esperienza pura»’! (S’intende che I'incompatibilita &
originariamente risolta nello sguardo del destino. Non tuttavia nella forma "se c’¢
dell’eterno allora tutto & eterno”, ma in quest’altra: “é necessita, la cui negazione &
autonegazione, che l'ente sia sé stesso dunque non altro, dunque non nulla, dunque

unum atque idem sunt), come Salvatore e “servo” del genere umano e anzi della Natura tutta. Egli
che, nella figura di Gesu Cristo, «non stimo un bene irrinunciabile I’essere uguale a Dio, ma annichilo
sé stesso prendendo natura di servo, diventando simile agli uomini» (Fil 2, 6-7). Ma tale & ’acredine
metafisica di Tartaglia per la “necessita”, da non fargli vedere che il Dio di Gesu Cristo & se mai un
Dio di liberta (e percio, diciamo, si porta in seno un nido di contraddizioni che solo il destino scioglie,
mostrando quello come la veste mitologico-folle, e grandiosa, di sé stesso. Ma, a parte cio, il Dio
cristiano € gia tutto quello che, in questo caso, Tartaglia vorrebbe che fosse!).

31 G. Gentile, Genesi e struttura della societa, Le Lettere, Firenze 1994, p. 185. Qui, la radice della
“necessita” che spinge Heidegger a intendere 'Essere come evento: in quanto struttura di regole fisse
renderebbe impossibile il divenire storico e la stessa libertd umana ritenuta senz’altro (a torto, anche

6

in chiave nichilistica) un’“evidenza immediata”.

186



sia eterno — cio che vale per I'ente in quanto ente; ma ¢ la via del tutto inesplorata,
su cui Parmenide, per altro gia coinvolto nella follia, aveva pur gettato il seme...)*2.

Dike e Hybris spezzano dunque I'Intero. Una Dike “cattiva”, presupponente il
proprio contraddittorio come “evidenza suprema”, nasce gia morta; oppure, meglio
ancora, non ¢ altro che la stessa Hybris inconsapevole di sé, auto-negativa,
affermantesi e, insieme negantesi e percid in cammino — per secoli e secoli — verso
la propria ri-affermazione coerente (Leopardi, Nietzsche) - sempre nella
consapevolezza tuttavia che «la coerenza ¢ una forma dell’esser sé dell’essente e al
di fuori del destino ogni affermazione dell’esser sé [“nichilismo perfetto”] &
errore»>?,

Diciamo che Tartaglia oscuramente intuisce proprio questo quando afferma che
teismo e ateismo coincidono (cfr. TFD, 50) e che Dio (Dike) non € che errore e male
(cfr. TFD, 75). Quando cio¢ indovina che «tutti i teismi dati finora [positivi,
negativi, analogici] sono stati [...] puramente erronei, perché sono venuti
strutturandosi come pura negativita e inversione» (TFD, 33), risolvendosi cioé in
auto-negazioni. Anche se si mostra assai lontano dal conoscere le “ragioni” (del
nichilismo stesso e, a fortiori, del destino) di cio e cioé dell’essenziale catastrofe cui
necessariamente va incontro il teismo (ma Tartaglia intuisce che ’ateismo non puo
godere di miglior fortuna), egli avverte potentemente non solo I’esigenza, ma la
stessa incombente presenza di una smisurata NOVITA, senza la quale I'esistenza
umana non cesserebbe di rimasticare all’infinito sé stessa entro una magra,
miserabile autocoscienza (si ponga mente alle varie forme di “ontologia debole” e
alla stessa tecno-scienza, trionfalmente rivolta ai propri successi, ma del tutto cieca
circa la propria assenza di fondamento - la dove la totalita della potenza ¢ destinata
a convertirsi nella pit desolante e consapevole impotenza)*.

Ma al fondo dei decisivi equivoci “teistici” si trova, per Tartaglia, 'errore circa
«la “natura” o “essenza” della divinita, la pura deitas, |'eminentia deitatis che in
essi variamente si riconosceva o costruiva» (TFD, 42). Tartaglia cosi elenca i
molteplici modi dello stesso traviamento:

essere sussistente, essere necessario, atto puro, causa prima, primo motore, principio, fonte,
coscienza o autocoscienza universale, uno-tutto, potenza assoluta, amore assoluto,
conoscenza assoluta, volonta assoluta, agire assoluto, bonta assoluta, verita assoluta,
misericordia assoluta, giustizia assoluta, signore, padre, figlio, spirito ecc.; Dio era il

32 Perché perod non interpretarne il pensiero secondo una modalita tradizionalmente (Platone, Hegel,
Heidegger) non mai intrapresa e cioé non cioé presupponendo che Parmenide affermi dapprima
lesistenza del diventar nulla e da nulla, dichiarandola poi illusione, ma intenda come illusione proprio
il modo di interpretare il divenire come uscire e tornare nel nulla? I frammenti rimastici non
consentono di sciogliere 'enigma; ma ¢é chiaro che questo ¢é il Luogo Decisivo — ’Abisso — per ogni
pensiero autenticamente tale.

33 E. Severino, La morte e la terra, cit., p. 218.

34 Quanto a cid, autentico e primo profeta é Giacomo Leopardi: si rilegga ad esempio I’acutissimo
canto Palinodia al marchese Gino Capponi (1835).

187



responsabile puro della realta, la spiegazione pura, la giustificazione pura, la formalita pura,
la normativitd pura, l'universalita pura, la sacralita pura, il complemento puro,
I'annullamento puro e cosi via. Ora, ’essenza della divinita che risulta da tutte queste figure
va proclamata puramente erronea (TFD, 43).

Diciamo: come si pud pensare ulteriormente a “Dio” avendo escluso tutto cio,
senza aver chiaro, nello sguardo del destino (che in negativo ¢ qui adombrato), che
tutte queste figure di conclamata ed estrema “positivitd” sono ben lungi
dall’esaurire il senso autentico del Positivo perché, a ben vedere, sono tutte sottese
da un medesimo errore e cioé dalla persuasione circa di (far) diventar altro? Tutte
portatrici della Follia. Percio essenzialmente errate. Cio che al di fuori di esse gia
da sempre si spalanca, se vogliamo ancora usare questo termine abusato, consunto
e fonte di inevitabile fraintendimento, &€ quel “Dio” in cui consiste 1’Apparire
infinito del tutto eterno dell’ente. Che nulla ha a che vedere con la vecchia
“assoluta” potenza, giustizia, volonta, conoscenza, normativita, sacralita, bonta,
verita. Tutte determinazioni che, unitamente alle loro inevitabili e correlative
negazioni, partecipano dello stesso colossale errore, costituendone il nerbo:
molteplici forme del positivo significare di nulla. Tartaglia le rifiuta senza sapere
perché, avvertendone comunque un’essenziale inadeguatezza, cui contrappone
I'indeterminato vaticinio del PURO DOPO.

Ma, preso dal puro “dopo”, tutto il puro essere tutto il puro non essere e combinazioni, ossia
tutta la pura realta e irrealta data finora [...] risultano puramente erronei in quanto appunto
realta del “prima” e del “vecchio”; e di conseguenza puramente erronea risulta anche
Pessenza della divinita [...] Se invece I'essenza della divinita € riconosciuta o costruita come
puro trascendimento a essere e non essere e rapporti, essa viene a risultare ugualmente
erronea, perché presa dal puro “dopo”, anche la categoria del “trascendere” é categoria di
assoluto errore® [...]

Tutto cid che chiamavano Dio é stato finora, per cid che riguarda la sua essenza,
“demonicita pura”, intendendo demonicita, si capisce, in modo sciolto da ogni residuo
mitologico. Quanto piu la divinita era divinita tanto pit essa era demoniaca; la “vita intima”
della divinita, la vita che Dio cantava con se stesso, era abisso raggiante e sicuro di errore
e di male; quanto piu Dio era tutto in tutti tanto pil tutto e tutti scadevano a dolore senza
nome; quanto piu Dio era raggiunto, nel regno o nell’antiregno, nel paradiso o nell’inferno,
nella conoscenza della visione o nell’inconoscenza della notte, tanto piu Dio era assoluto e
perfettissimo errore, assoluto e perdutissimo male (TFD, 44-5).

Se, indipendentemente dal destino, ci troviamo di fronte (come spesso accade in
Tartaglia) a un argomentare, nella migliore delle ipotesi, tendente all’
incomprensibile, nella peggiore costituente un autentico vaniloquio, in relazione
invece al destino questi passi cosi ermetici e repulsivi diventano del tutto chiari,
trasparenti, addirittura “facili”. A patto cioé che tale “puro dopo” assuma finalmente

35 Si cela forse qui la “giustificazione” della severa critica a K. Bart? (Cfr. nota 25).

188



un’identita concreta, onde essere e non essere dismettano i panni della fatale,
“naturale” reciprocita (per cui ci si fa guerra di giorno, ma poi di notte si brinda
assieme), assumendo entrambi una veste inaudita e, con quella e per quella,
un’inaudita trasfigurazione della totalita. (E percido “Dio” non sia pit «la cupola di
chiusura» — TFD, 6 — del divenire del mondo, la cui presunta “evidenza” — uscire e
tornare nel nulla - importa la distruzione di tutte le “cupole” in funzione
dell’illimitato aperto... della Follia).

Stando dunque a quello che, peraltro del tutto indebitamente, Tartaglia chiama
«ordine constatativo» (TFD, 50) — ma come si pud “constatare” una questione
metafisica?® —, egli proclama la risoluzione pura del problema di Dio: «Dio finora
non é mai stato, non é mai stato neanche non Dio, si dava solo una realta neutra
[=]"“esser ente” al di qua, per cosi dire, di destino e follia] e indisponibile tanto al
teismo come all’ateismo, teismo e ateismo venivano a coincidere negativamente
nella indifferenza della loro ipoteticita erronea» (ivi).

4. “TESI PER LA FINE DEL PROBLEMA DI DIO” (2)

«Posto questo nell’ordine constatativo, dobbiamo venire all’applicazione piu
importante, all’applicazione fondativa» (TFD, 51). (Ove, diremmo, un’
“applicazione” discende, se mai, dal fondamento, e su questo si basa, non essendo
essa “fondativa”: 'espressione & contraddizione in termini).

Giustamente e preliminarmente, Tartaglia (si) chiede (di nuovo): «chi ¢ che fa
tutto questo, chi € che fonda» (TFD, 52). Risponde:

collocandoci nel puro “dopo”, ci veniamo con questo stesso a trovare anche nel puro
postsoggettivo [... si che] queste operazioni e i loro risultati non sono operazioni e risultati
né della realta o irrealta dell’'uomo, né della realta o irrealta dell’universo, né della realta o
irrealta di Dio o non Dio. Sono invece operazioni e risultati che entrano dalla parte opposta
all'uomo, all’'universo, a Dio e non Dio, dalla parte dell’irriferimento puro alla realta o
irrealta dell’'uomo, dell’'universo, di Dio e non Dio, dalla parte della novita pura. Cioé sono
operazioni e risultati di presenze puramente nuove [corsivo ns.] che si costruiscono come
puro irriferimento di novita alla realta o irrealta dell’'uomo, dell’universo, di Dio e non Dio
[...] Tutte le volte che, per comodita grammaticale, diremo “noi facciamo, noi fondiamo
ecc” puo restare convenuto che il soggetto reale sono quelle presenze nuove (TFD, 52).

Come intendere queste fantomatiche “presenze nuove”, in quanto tali
«puramente ulteriori all'uomo all’'universo a Dio e non Dio» (TFD, 8),

36 Come lui stesso rileva — gia lo dicevamo - quando scrive che mediante 1'esperienza non si
raggiunge niente (di necessario). Cfr. TFD, 24.

189



abbandonandole altrimenti a un sogno senza costrutto e cio¢ alla vacuita di
un’utopia inconsistente, se non come la struttura originaria del destino della verita
- oltre 'uomo e oltre Dio? L’autentico fondamento (cft. cap. I11, § 6) o o del destino
in cui e per cui, apparendo la necessita della natura eterna di ogni ente € parimenti
fondata la destinazione dell’“uomo, in quanto apparire della verita dell’essere, alla
vita infinita nella Gioia. Ecco Dio! (sia pur detto malamente).

Intendiamo sostenere che & questo “Dio” (=la struttura originaria o destino della
verita in quanto apparire dell’esser sé in sintesi con la sua autonegantesi negazione
e, infine, nella forma piu concreta, 'apparire infinito del Tutto) che preme appena
sotto il magma semantico di passi come il seguente, in cui la vecchia e
apparentemente insuperabile concezione avvelenata dell’essere e del non essere in
quanto sfere scambievoli (da cui Tartaglia ricava 'idea eminentemente “operativa”
del conoscere che é& tutto un “fare”, “costruire”, “realizzare”), si mescola
inestricabilmente con intuizioni profetiche circa un’inaudita “teologia”.

Pura fondazione di Dio significa: Dio che finora puramente non era, entra adesso
puramente ad essere e a esserci. Che Dio entri adesso al puro essere e esserci vuol dire che
Dio e puramente nuovo come Dio, & Dio nuovo. Dio nuovo € un Dio il quale non si struttura
piu secondo dimensioni di eternita [malata, illusoria dominatrice del diventar nulla] e di
durata [tempo come ritmo del diventar nulla e da nulla], di non-inizio e di non-fine
[sostenuti dalla metafisica tradizionale] o, simmetricamente, di temporalita e non durata,
di inizio e di fine (ordinari): infatti [...] sono tutte categorie della “memoria”, ossia
dell’antinuovo, del vecchio. Dio nuovo significa invece un Dio che entra dalla parte opposta
a tutto cio che ¢ stato finora “memoria” e che viene intrinsecamente strutturandosi secondo
pura antimemoria [...]

Un Dio che si struttura intrinsecamente secondo pura antimemoria sara in particolare un
Dio puramente non-origine e anti-origine, non originante e antioriginante [... cio che] vuol
dire Dio puramente non-creatore e anticreatore, cioé un Dio che stabilisce alla totale realta
irrealta soprarealta un rapporto fondamentale opposto a quello del “creare”, comunque
inteso [...] Si ottiene cosi liberazione definitiva dalla figura del “Dio creatore” Questa figura
rappresentava ’aberrazione piu grave del vecchio teismo: infatti, se “Dio creatore” significa,
come non pud non significare, Dio “responsabile” della realta data finora e se la realta data
finora era, come era, sostanzialmente o per gran parte, male, Dio creatore vuol dire (fuori
dalle elusioni pietose come quelle del “peccato d’origine” [...]) Dio responsabile del male,
cioé Dio cattivo, non Dio, anti-Dio.

La nostra prima proclamazione fondativa é allora questa: oggi é data possibilita e liberta di
compiere la pura fondazione di Dio, cioé di attuare finalmente I’ingresso di Dio all’essere e
all’esserci, di effettuare finalmente I'inizio puro, I'avvento positivo di Dio; inteso Dio come
Dio nuovo, strutturato secondo pura antimemoria e puro futuro, quindi puramente non
creatore e anticreatore che assume tutta la realta irrealta soprarealta dentro un rapporto
fondamentale opposto a quello di qualsiasi creare ed essere creato. (TFD, 53-5).

Cosl un profondo terremoto sovverte e scardina la preesistente morfologia di
superficie, che percio si presenta ormai sconvolta e irriconoscibile, nell’atto stesso
in cui tremendi crepacci si spalancano, lasciando intravedere fondali insospettati.

190



Di nuovo diciamo: tolto I’Abisso che si va annunziando frammischiato
orrendamente alle vecchie fedi, non resterebbe che un enorme confusione, priva di
senso e scopo e anzi un farneticamento ormai prossimo al delirio. (E si badi, si tratta
di pagine, queste, in cui & confermata la sinonimia fra contraddizione ed errore, si
che verita sara I'incontraddittorio, dunque il destino in quanto affermazione
incontrovertibile della differenza dei differenti, con tutte le conseguenze - gli
infiniti e tremendi “teoremi” —, che necessariamente ne derivano).

Tartaglia parla dunque di un «grande Dio» e di «una vera “religione universale”»
(TFD, 59), «contro e sopra tutti gli idii piccini [...] contro il Dio d’Israele, il Dio di
Cristo, il Dio di Maometto, il Dio trinitario e il Dio unitario, il Dio protestante e il
Dio cattolico, il Dio deista-naturale e il Dio storico positivo specialmente contro e
sopra ogni politeisticita e ogni monoteisticita», un «teismo totale, puro, assoluto»
(ivi), «xpuramente posttrascendente e postimmanente» (TFD, 60), nulla a che vedere
con le tradizionali «favole per bambini» (TFD, 62)*.

Sono queste le pagine in cui Tartaglia, gia lo dicevamo, profetizza questo “Dio
nuovo e grande” come «efficiente ed efficace» (TFD, 64) e, insieme, privo della
«figura assurda e impura della “potenza”» (TFD, 69). Ove, com’é ovvio, entrambi
gli aggettivi sono costituiti dal verbo facere, a significare la forza, la potenza di
produrre effetti. Tartaglia, ci pare, si trova cosi in una difficile (a esser generosi)
condizione logica che, in qualche misura, richiama lo Heidegger, il cui “essere” &
dichiarato “impotente” di contro — soprattutto — al “sistema (di potenza)” hegeliano.
Un po’ come se ritenesse impossibile separare la necessita del “sistema” (delle
categorie: I'Idea, “Dio”) dalla potenza del suo “deterministico” realizzarsi, in tal
guisa finendo per cancellare la liberta dell'uomo e della storia (di nuovo il tema di
fondo del “sottosuolo”). Si che per salvare la liberta negando la necessita ci si trova
cosi a negare la potenza simpliciter (presupponendo cioé un nesso indisgiungibile
fra necessita e potenza: cosi anche in Spinoza). Tartaglia (insieme a Heidegger) non
vede che l'attualismo gentiliano, lungi dal costituirsi come retorica “declamata e
strepitosa” (cfr. F1), ¢ in grado non solo di svincolare la potenza dalla necessita, ma
anzi nel mostrare la necessita di tale liberazione. Onde la potenza
dell’autorealizzarsi dell'To trascendentale — concepito come destrutturato, pura
forma: la Forma del Divenire - costituisca la radice della liberta, sciolta da
qualsivoglia necessita metafisica previa (nessuna “essenza” precede I"“esistenza”).

Ma tant’é: per Tartaglia & questa la via «in cui Dio si costruisce non, come finora,
contro e fuori il Regno, ma dentro e per il Regno» (TFD, 66). Cosi, scrive, dopo aver
«provvedute le indicazioni per la fondazione pura di Dio» (ci6 che in realta non ¢é
stato fatto se non per vaghissime allusioni: non pitt che un schizzo rispetto al

37 Marco Vannini, celebre studioso di Meister Eckhart, anche lui critico della teologia — fonte primaria
«della menzogna [I’altra fonte sarebbe la psicologia], falsa scienza di Dio [...] [non altro che] serie di
rappresentazioni, immagini, eidola, ovvero idoli, frutto dello psichismo personale» (Mistica,
psicologia, teologia, Le Lettere, Firenze 2019, p. 8) - cita, condividendole, queste parole di Tartaglia
nel suo Beati pauperes spiritu. Attualita di Meister Eckhart, Le Lettere, Firenze 2022, p. 38.

191



quadro compiuto che Tartaglia vagheggia) ¢ data la possibilita «di passare dalla
fondazione pura di Dio alla tramutazione pura di Dio; intendendo per tramutazione
pura quel complesso di applicazioni fondative che non lavorano piu a fondare Dio
come Dio [...], ma lavorano a cambiare I'intima natura, I’essenza assoluta, il destino
supremo di Dio» (TFD, 67). Dove ¢ chiaro che cio che vien cosi cambiato € il nostro
modo di considerare Dio. «Finora Dio [...] era sempre considerato quale
essenzialmente intramutabile, quale pura intramutabilita e intramutativita; adesso
invece Dio, assunto secondo puro “dopo”, si manifesta come essenzialmente
tramutabile, tramutabilita e trasmutativita pura» (TFD, 67-8).

Questo passaggio — dalla “fondazione” alla “tramutazione” dell’essenza di Dio -
allontana Tartaglia dal destino (dall’esserne profeta inconscio), avvicinandolo
decisamente al nichilismo e cioe a quelle forme estreme di pensiero in cui si tenta
ancora — del resto, incoerentemente — di coniugare il diventar nulla e da nulla,
ormai riconosciuto ad angolo giro, alla “teologia”. Cosi, anzitutto, I'ultimo Schelling
(cui Luigi Pareyson si ispirava), influenzato da J. Bohme.

Tartaglia considera due livelli relativamente alla “tramutazione”, il primo - in
quanto «misura minima della tramutazione teistica» (TFD, 68) — «che rimane
sempre ancora nell’abito della teisticita» (ivi), consiste nel superamento della
concezione di Dio come «puramente necessitante» (TFD, 69):

La prima tramutazione teistica sara allora quella per cui Dio, da Dio di natura intima
essenza assoluta destino supremo secondo pura necessita, si tramuta a Dio di natura intima
essenza assoluta destino supremo secondo pura liberta [...] ossia, la prima tramutazione
teistica sara quella per cui Dio da puramente necessitante si tramuta a Dio puramente
Iiberante [...] Cessa cosi per I'uomo la difficolta pit profonda e sempre piu acutamente
avvertita contro Dio, ossia la difficolta nascente dallo scoprire e sentire Dio come
infrangibile necessitazione, durissima cosi nell’odio come nell’amore, cosi nella condanna
come nella salvezza. Ma invece, da oggi, il primo sogno di Dio al culmine del Regno sara di
passare a liberativita pura, sciogliendo in tal modo se stesso, 'universo e 'uomo dalla pura
erroneita (TFD, 69-70).

I secondo livello, in quanto «misura massima della tramutazione teistica» (TFD,
70), spalanca una vicenda sconfinata di liberazioni reali (cfr. ivi), in guisa che «tutta
la realtd umana e mondana viene puramente tramutata nella sua essenza, cio¢
viene puramente tramutata ’essenza di cio che é detto essere, non essere, rapporti
fra essere e non [...] e, mutando essenzialmente, la stessa teisticita non pud non
condurre a una realta puramente metateistica» (TFD, 71).

In tal modo, il vecchio Dio non ¢’¢ pill e «la nuova realta postumana trovera
davanti a sé o dietro a sé, sopra sé o sotto sé, una realtad nuova, puramente ulteriore
a Dio, puramente postdivina» (TFD, 72).

In questa dimensione “metateistica” si trova superato lo stesso “grande Dio”
considerato, staticamente, “liberante” — essa, che «apre I'accesso» (TFD, 70) a un
infinito dinamismo di liberta, a una sconfinata vicenda di liberazioni reali: cio che

192



«alla disperata» (TFD, 78), «potremmo forse chiamare il puro “dopo del dopo”»
(ivi).

Cosi, per Tartaglia, concependo puramente Dio come liberante e tramutante, «é
data la possibilita e liberta di risolvere definitivamente, nella pura coincidenza di
metateisticita e di meta-ateisticita, anche il vecchio dilemma teismo-ateismo, di
chiudere per sempre la lotta Dio-non Dio» (ivi).

Diremmo che in tale rinnovata teologia 'accento cade senz’altro sul concetto di
liberta, in senso - diciamo in prima approssimazione - lato sensu fichtiano secondo
cul Frei sein ist nichts, frei werden ist der Himmel A indicare un infinito cammino,
di cui ¢ la Liberta (come liberazione) il soggetto trascendentale, tanto “umano”
quanto “divino”: Streben nach dem Unendlichen. Ove lo “sforzo” ¢ inteso, daccapo
con Fichte, come liberta liberante e, insieme, come creazione di quel limite - di
quegli infiniti limiti - mediante cui la astratta Liberta originaria si auto-nega, per
realizzarsi concretamente come asintotica negazione della negazione. (Ove, se €
chiaro I'impianto “idealistico” creativo-annientante e percio, nello sguardo del
destino, nichilistico, ¢ anche insieme singolare che la Struttura originaria di E.
Severino - terreno propizio dell’intero sviluppo successivo del Filosofo, tuttavia
non ancora del tutto slegato dalla persuasione dominante circa il diventar nulla e
da nulla - si concluda proprio citando il “compito” additato da Fichte — «non si
dovra forse dire che si tratta di un compito infinito, e che precisamente in “cio &
I'impronta della nostra destinazione all’eternita” (come diceva Fichte)?»* - in
relazione alla necessita metafisico-morale del toglimento della totalita della
contraddizione, vale a dire di farsi infinito da parte dell’infinito/finito)?*’.

Citavamo sopra lo Schelling delle sue ultime produzioni. Puo essere interessante
infatti rilevare di passata che staccatosi dall’idealismo (hegeliano) - dunque
recuperando I'idea del “pensiero” come atto umano, si che I'identita di pensiero ed
essere non valga ontologicamente, ma solo logicamente (quanto al quid sit, ma non
anche al quod sit; vale a dire: se 'essere esiste non puo non sottostare ai principi
primi della logica, ma che esista non sono questi a stabilirlo) - e, insieme rifiutando
il trascendentismo classico fondato sull’esistenza del Perfetto sussistente ab
origine, perché incapace di dar ragione della finitezza, della liberta umana e del
male, Schelling si spinge a concepire “Dio” come una realta in divenire e cioé come
un processo etico-metafisico di auto-liberazione, che ha nell’'uomo il proprio focus
e di cui il mondo ¢ la incessante teofania. (Ove, come si vede, la differenza rispetto
a Hegel, nonostante tutto, tende a sfumare; conservandosi, diciamo, per il carattere
panenteistico della teologia schellinghiana, onde Dio non si risolve
nell’immanenza del sistema categoriale: Hegel; se cioé il mondo é tutto in Dio, Dio

38 E. Severino, La struttura originaria, cit., p. 555.

39 In un contesto in cui I'inerzia nichilistica spingeva nonostante tutto a sostenere la dipendenza
ontologica della totalitd del divenire dall’intero immutabile, si che l'esistenza di quello & ancora
concepita come effetto di «una decisione dell’immutabile» (ibid., p. 554).

193



anche lo trascende. In tal guisa ritenendo di poter affermare, insieme, contro il
trascendentismo, il carattere “diveniente” di Dio e, contro l'immanentismo,
I'insuperabile finitezza dell’'uomo)*.

Ebbene Tartaglia, nelle pagine finale delle sue Tesi, imboccata la via (nichilistica)
della libertd, come libertd Iiberante, assunta come l’essenza stessa del Dio
“metadivino”, pur riconoscendo ancora una volta che la risoluzione «senza pazzia»
(TFD 81) del problema di Dio ¢ «per oggi documentata ancora solo
indicativamente» (ivi) (non comprendendosi allora come possa esser dichiarata
definitiva), per un verso mantiene alto il tono profetico circa I'avvento di una
«novita pura», di «puro irriferimento» (ivi) al passato (rispetto al quale sarebbe
“incommensurabile”), che puo essere fondata solo da «”presenze nuove”» (TFD, 83)
e riconoscendo «irrilevante» (TFD, 82) tutto cio che € stato sin qui detto; per un
altro si trova ad evocare «criteri di logicita nuova» (TFD, 86), secondo la quale «alle
figure della identita e della necessita» subentrano, rovesciandole, le «figure della
diversita e della liberta» (TFD, 85-6). Ove & chiaro che non si tratta affatto di novita,
ma di un maldestro tentativo (peraltro ampiamente condiviso dal nichilismo
novecentesco e attuale) di superare il principio di identita/non contraddizione,
come se il divenire — che tanto pil convintamente ¢ affermato come I'Intero,
quanto piu e implicitamente posto come identico a sé stesso e non come altro da
sé — ne fosse annientato. Quando invece € vero che tale principio nasce (in forma
alienata) proprio in conformita del diventar nulla: quando ¢, ¢; quando non ¢, non
¢; follia sarebbe sostenere che quando ¢, non ¢ o che quando non ¢, ¢: principio di
identita/non contraddizione (falso!) perfettamente rispettato. Che poi la “liberta”
cio¢ la contingenza ontologica (e morale) sostituisca la necessita ¢ anche questo un
“vecchio” caposaldo nichilistico — ingenuo, se non ci si avvede: 1. delle “ragioni” in
base alle quali risolvere ogni eterno del divenire contingente stesso; 2. della
necessita di preservare comunque una necessita minima, onde, nel divenire, nulla
¢ anticipabile salvo che nulla é anticipabile, essendo infatti necessario che, nel
divenire, il nulla diventi qualcosa (e qualcosa, nulla).

Ma appunto, stiamo dicendo: incontenibile & ’entusiasmo con cui Tartaglia
annuncia la “buona novella” del Regno incombente, incommensurabile e persino

40 Per tal via Schelling, nelle Ricerche filosofiche sull’essenza della liberta umana (1809), anticipando
di una decina di anni il capolavoro di Schopenhauer, individua nel «volere [...] I’essere originario»
(Wollen ist Urseyn), onde si faccia «una buona volta della liberta I'uno e il tutto della filosofia» (op.
cit., pp. 48-9). E la liberta ¢ il “tutto”, in quanto appunto “Dio” & propriamente liberta, per conseguenza
essendolo anche I'uomo perché ¢ in Dio e Dio non puo creare se non realta simili a lui. Giacché «Dio
non € un Dio dei morti, ma dei vivi» (ibid., p. 43). (Diremmo che Schelling non si rende conto, in
questo scritto, di appartenere essenzialmente a quel “piano inclinato” che indichera Nietzsche, che
conduce irresistibilmente alla volonta di potenza come essenza del tutto. “Liberta” ontologica ¢ infatti
divenire e divenire ¢ volonta di potenza, creazione/distruzione senza limiti immutabili che la
trattengano di diritto. Si tratta del capolinea di ogni teologia che non sia la teologia sui generis di
Dioniso, in cui e per cui le tavole dei valori sono rovesciate e quel che era “male” si rivela il vero
bene).

194



ulteriore allo stesso puro “dopo”. Quanto a questo versante, in alcuni lampi non si
riesce a non avvertire tra le righe, benché in forma negativa e del tutto inconscia,
la profezia circa I'imminente apparire del destino. Tartaglia cosi presenta infatti, in
negativo, il Dio nuovo:

Dio nuovo vuol dire Dio anti-origine, quindi Dio essenzialmente anticreatore, anti-Padre,
anti-causa, Dio che assume tutta la realta irrealta sopra realta dentro un orizzonte operativo
puramente superiore e opposto a ogni creare e, di conseguenza, a ogni simmetrico non-
creare. Dio nuovo non vuol dire nemmeno Dio-finalita perché finalita €& nudo
corrispondente di causalita e, distrutta causalita nel Dio anti-causa, ¢ disfatta per sempre
anche qualsiasi finalita. Dio nuovo nemmeno significa Dio escatologico, perché Dio nuovo,
entrando sempre dal puro futuro, rovescia l'escatologicita... (TFD, 87-8).

E pero, sul versante opposto, da un lato, in opposizione al «Dio creante e
dominante» (TFD, 88) Tartaglia afferma la novita di un «Dio puramente salvante e
serviente» (ivi) — ove se, come si diceva sopra citando Fil 2, non solo non si da in
questo novita alcuna, ma risulta incomprensibile, entro la logica nichilistica, lo
ripetiamo, come ci possa essere “salvezza” una volta negata a Dio la “potenza™! -,
dall’altro, confermando l'inespugnabile radicamento nel nichilismo e percio,
invocando il “nuovo” e il “futuro”, alla fonte del passato pit remoto (=I’evidenza del
fare), Tartaglia chiude infatti lo scritto chiedendosi, come nulla fosse: «di tutto
questo lavoro intorno a Dio e al suo problema quali sono le conseguenze pratiche?»
(TFD, 91). E cioé riconducendo questo presunto, radicale rinnovamento alla
«liberta di fare oggi “riforma religiosa” secondo dissolvimenti e ampiezze mai
prima d’ora sospettati» (ivi). Cosi mostrando di non sospettare che il “fare” umano
- ontologicamente chiarito dai Greci: poiesis € ogni causa (aitia) capace del
passaggio ek tott mé éntos eis to én, «dal non essere all’essere» (Platone, Simposio,
205 b-c) —, come mostra Zarathustra, ¢ del tutto incompatibile con Dio e che la sua
“evidenza” & 'evidenza del “Fare” in cui il Divenire consiste — di cui allora I"“uomo”

41 In linea con S. Weil (e con il nostro tempo di “debolezza” teologico-metafisica), S. Quinzio molto
insiste sul Dio kenotico e sofferente (cfr. La fede sepolta, cit., pp. 67, 76, 78, 98-99), ma va ricordato in
proposito, che quando la teologia cristiana della tradizione parla di kénosis (sulla base di Fil 2, 7) «non
si intende dire che il Dio immutabile ed eterno € morto, ma che la seconda persona della Trinita,
fattasi carne, muore in quanto carne. Stando alla teologia della tradizione la kénosis non riguarda Dio
in quanto Dio [eterno e percid onnipotente], ma l'incarnazione della seconda persona della Trinita.
[...] La morte di Dio [la sua “debolezza”] non & uno svuotamento del divino in quanto tale: Dio in
quanto Dio € eterno, e in quanto eterno permane» (E. Severino, Oltre I'uomo, oltre Dio, cit., pp. 38-
9). (Rilevando peraltro, unitamente a cio, che I'eterna onniscienza di Dio importa di necessita la
conoscenza della totalita del dolore del mondo, non solo umano. Dunque “incarnazione” bensi, ma: 1.
Gia da sempre avvenuta; 2. Necessaria, non intesa come atto di libera volonta; 3. Implicante una
radicale immanenza, restando altrimenti Dio esterno ai patimenti e percio ignorandone I’autentico
contenuto. Ma cosi, facendo saltare il dettato esplicito in cui il cristianesimo ufficiale da sempre si
riconosce).

195



¢ individuazione (cosi perd non si da spazio ad alcuna presunta “riforma religiosa”
o “teologia” che non si risolva nel dionisismo superomistico). Soprattutto non
rendendosi conto di volersi portare al “puro dopo” restando fra le braccia
dell’essenza che sta alla base di ogni “prima”: I"“evidenza del (far) diventar nulla e
da nulla; di profetizzare il “nuovo” tenendo fermo il veleno del “vecchio”.

Su questa via, la chiusura dello scritto non stupisce rivelandosi filosoficamente
di basso profilo: «Fra Dio vecchio e Dio nuovo ¢ ormai necessario scegliere [...]
Scegliere & necessario» (TFD, 92) — quasi che “scegliere” sia un che di scontato che
non esige percio alcun ripensamento, costituendo la base innegabile di ogni
renovatio, senza esser minimamente scosso dal “formidabile” post. Cosi noi, che
credevamo di star per sfiorare il Cielo, ci ritroviamo d’un tratto sulla vecchia,
vecchissima terra.

Ma come! Dopo tutto questo altisonante trambusto rivoluzionario si tratterebbe
solo uscirne con un colpo di pistola immotivato? O la fede nel Dio della tradizione
o in quello (assai indeterminato) proposto da Tartaglia. Ma la fede implica
necessariamente il dubbio, in quanto tale equipotente alla fede alternativa, onde
onesta intellettuale (=spirito di verita) vuole che non si scelga affatto e che si resti
fermi in condizioni di incertezza. E anzi, poiché nelle vene del problematicismo,
come di ogni altra visione del mondo, scorre la fede — non vissuta come fede, ma
come evidenza innegabile — consistente nel (far) diventar altro e questo esclude,
con Nietzsche e Leopardi, ogni eterno diverso dal diventar altro medesimo, ne
deriva che, proprio seguendo Tartaglia, non c’¢ (piu) da scegliere nulla, essendo
approdati, per coerenza immanente e innegabile (all'interno del diventar altro),
all’ateismo piu speculativamente compiuto. Cosi, diciamo, si risolve
definitivamente il problema dell’esistenza di Dio. Sull’ammissione previa che il
diventar nulla e da nulla - la cui persuasione implica con necessita la persuasione
che 'ente ¢ niente, dunque 'estrema follia —, segue che I'inevitabile, unico eterno
(poiché ex nihilo nihil fit) € I'assenza di ogni eterno: il Divenire (Caso, Caos,
Dioniso).

5. CONSIDERAZIONI CONCLUSIVE

Da un lato dunque un iper-romantico évBovoioopdg che si esprime in forma
convulsa, febbrile, funambolica, ermetica e iperbolica, dall’altro, tra le righe, esito
radicalmente ateo, cui il sostrato ontologico di questo scritto (come degli articoli
cui ci siamo riferiti) necessariamente conduce.

E perd - ed é la nostra tesi di fondo - il primo tratto, pil appariscente e
dominante, sarebbe da considerare senz’altro del tutto arbitrario (e percio
oltremodo dogmatico), oltre che farraginoso, incoerente, sconnesso, babelico e a

196



tratti decisamente illeggibile, senza capo né coda*’, SE alle sue spalle non fosse
incombente l'annuncio del sopraggiungere del “linguaggio del grano”, come
Emanuele Severino chiama il “dono” del linguaggio testimoniante il destino®. Cio¢
I'apparire di quel Luogo in cui consiste il senso dell’autenticamente “nuovo”
Fondamento, presso il quale si radunano tutte le vecchie, grandi parole, assumendo
- sulla base della loro identita comune di fondo con il nuovo significato delle stesse
parole (cfr. § 2) — un senso abissalmente differente, connettendosi cioé¢ secondo un
Ordine inaudito, che illumina il ridondante caos degli scritti di Tartaglia. Lo
illumina anzitutto mostrandone la preziosita altrimenti nascosta e introvabile, vale
a dire quella verita, come bene intuisce Quinzio, che «sta enormemente al di 1a
delle sue parole»*!. Ma la si pud scorgere solo entro lo sguardo del destino;
altrimenti, pur tentando cristianamente di valorizzare al massimo Tartaglia (cosi,
ad esempio, S. Quinzio e S. Givone), I'inevitabile naufragio della di lui profezia
porta fatalmente con sé il fallimento dell’azzardato apprezzamento. Il veleno
metafisico che Tartaglia porta infatti inconsapevolmente con sé nell’atto stesso in
cui viene annunciando 'imminente “irruzione di un nuovo ordine ontologico” (S.
Givone), ne ¢, INSIEME, lassoluta impossibilita (salvo che non si tratti
dell’ontologia della volonta di potenza, del superuomo e dell’eterno ritorno
dell’'uguale: differenze di un Medesimo) e la frammentata, balbettata indicazione.
Come se in articulo mortis («I mortali sono i morti, per i quali la morte non é un
futuro ma & la loro essenza stessa»)®, entro la pilt densa oscurita attraversata
tuttavia da inconcepibili bagliori — nella solitudine piu radicale, eretico vitando -,
Tartaglia avesse disperatamente segnalato Cid che autenticamente non pud non
venire: al di la dell'uomo, di Dio e di ogni fede.

E Quinzio, nella bella Postfazione alle Tesi (senza il destino, non si puo scrivere
di meglio!), a suo modo coglie nel segno. Da un lato mettendo in luce il suo
«specialissimo rapporto [...] con il cristianesimo [che] si scopre in molte sue
espressioni, nelle quali, anche contro la sua volonta cosciente, il messaggio
cristiano assume un significato straordinario di rottura o piu che rottura del
vecchio» (TFD, 141). Giacché infine il “rapporto di irriferimento puro” (una
contraddizione in termini) Tartaglia — sacerdos in aeternum - ce I’ha con il Regno

42 Si & soliti attribuire alle Tesi un “esasperato rigore logico” (ove 'aggettivo mal si addice al soggetto:
la logica essendo o incontrovertibile o ipotetica — in nessun caso “esasperata”). S’é visto che non &
affatto cosi: la “logica” di Tartaglia (non solo delle Tesi) é in realtd attraversata da una serie
impressionante di contraddizioni, che lo stesso Tartaglia, lo si & piu volte detto, considera errori.
(Trattandosi tuttavia di grandi contraddizioni, a identificare un pensiero che ha il merito di portarsi
sul crinale dell’Abisso).

43 Cfr. Il mio ricordo degli eterni, cit. p. 155. Rispetto al quale «il loglio € il linguaggio che testimonia
la terra isolata dal destino» (ivi).

44 Postfazione a TFD, p. 138.

45 E. Severino, Oltrepassare, cit., p. 693.

197



di Cristo! Questa, 'incommensurabile novita cui si rivolge - in genere ridotta
ormai a una dimensione insopportabilmente striminzita e banale.
Dice bene Quinzio:

Certo la realta del Regno annunciato da Gesu Cristo ¢ fatta di presenze indicibilmente
nuove e, proprio come le esige Tartaglia, puramente ulteriori. Certo & “oltre I’assoluto” [...]
Certo la realta del Regno ¢ “irriferimento puro”, e molto piu che “irriferimento puro”, alla
realta vecchia, se negli antichi profeti Gerusalemme mille volte prostituita torna a essere la
vergine promessa al Signore, se il giorno del Signore € un girono unico, “né giorno né notte”
(Zc 14, 6), se Dio fa “ogni cosa nuova” (Ap 21, 5), se avremo “la liberta della gloria dei figli
di Dio” (Rm 8, 21). Certo il Regno ¢ “puro dopo” rispetto al cristianesimo e alla Chiesa, se il
Signore vomitera la Chiesa dalla sua bocca (Ap 3, 16) e se nella nuova Gerusalemme non ci
sara nessun tempio (Ap 21, 32). Certo il Regno non ¢é l'eternita, termine statico e astratto
della filosofia e della teologia [ma non certo del destino!] [...]. Certo il Regno supera
qualunque misura immaginabile se “occhio non vide, o Dio, se non il tuo, cid che hai
preparato per coloro che ti aspettano” (Is 64, 3), se “non ¢ stato ancora manifestato cio che
saremo” (1Gv 3, 2), se il Signore “é capace di fare infinitamente al di la di tutto cio che noi
possiamo chiedere o concepire” (Ef 3, 20). Certo non solo la terra deve cambiare, ma anche
il cielo: “é necessario che le realta celesti siano purificate” (Eb 9, 23), “aspettiamo nuovi cieli
e nuova terra” (2Pt 3, 13). Certo 'uomo nel Regno non ¢ piu I'uomo, se deve rinascere a
vita nuova, se deve giudicare gli angeli*®, se fara opere maggiori del risuscitare i morti (cfr.
Gv 14, 12). Certo il mondo, nel Regno, non ¢ piu il mondo, se il leone e I'agnello
pascoleranno insieme, se la gloria di Dio ricoprira la terra come le acque ricoprono gli abissi
del mare (cfr. Ab 2, 14), se “fino a questo momento tutta la creazione geme nel travaglio del
parto” (Rm 8, 22). Certo Dio stesso, nel Regno, non ¢é piu Dio, se avra un “nome nuovo” (Ap
3, 12). Se Gesu ¢ Dio e insieme un fratello figlio dello stesso padre, se il Signore “asciughera
ogni lacrima” (Ap 21, 4). Certo nel Regno i rapporti fra Dio e 'uomo sono capovolti, se il
Signore sara tale con 'uvomo che “esultera per te di gloria, ti rinnovellera per mezzo del suo
amore, danzera per te con grida di gioia” (Sof 3, 17). Certo, insomma, tutto quello che
Tartaglia dice del “puro dopo del puro dopo” é questo, e la sua “novitazione al di la di
novitazione e non novitazione”, se ha un nome e speranza di volto, € il Regno di Gesu Cristo
(PTFD, 146-8).

E ancora dice bene quando scrive che «la profezia di Tartaglia € vera profezia, il
suo carisma ¢ autentico [...] Tartaglia ha preso sul serio il Regno» (PTFD, 149). Ma
poi, come gia richiamato sopra, dice male quando sostiene che oggi non si da
alcun’altra verita, oltre a quella cristiana (che giustamente anche Quinzio, nei suoi
molti scritti, mira a suo modo a liberare dalla condizione “senza sale”, in cui in
genere versa) per «capire e spiegare il senso di quello che sta oggi accadendo
nell’'uomo, nel mondo, in Dio» (ivi).

46 Anche se in questo contesto potra forse apparir stonato, egualmente vorremmo interpretare questa
espressione paolina («non sapete che giudicheremo gli angeli?»: 1Cor 6, 3), nello sguardo del destino,
e cioé intendendo gli “angeli” come pensieri veri, ma affetti da contraddizione C - percio giudicabili
come “limitati” e dunque oltrepassabili.

198



Perché ¢ vero che «il vero affermare e il vero negare appartengono al Regno»
(PTFD. 150), ma solo a patto di riconoscere nel “Regno” non certo un contenuto di
fede (si che sarebbe un atto di sopraffazione assumere come luminoso un che di
essenzialmente oscuro), ma I'immagine metaforica dell'Incontrovertibile:
l'affermazione originaria, inclusiva della parimenti originaria sua negazione,
originariamente negata.

Solo guardando a cio, diciamo di Tartaglia, assieme a con Quinzio: Bene
prophetavit (PTFD, 153) (cosi Gesu, riferendosi a Isaia: Mc 7, 6).

Ha profetato bene, tanto pit oscuramente quanto piu potentemente [...] Ogni profezia, in
quanto sempre profezia dell’andare oltre, non puo andare oltre. Ma prima di Tartaglia
nessuna profezia era mai fallita cosi penosamente. L’attesa del regno € ancora fallita, ma
mai era fallita tanto, mai potra fallire piu radicalmente di cosi. Ma il fallimento terribilmente
unico del sogno e della vita del profeta € la piu grande verita del profeta, la croce di Cristo.

Dove il carattere iper-cristiano della profezia, daccapo — proprio per la natura
estrema della testimonianza di Tartaglia, in cui il linguaggio, pur nichilistico, ¢
tuttavia piegato ad esigenze intenzionalmente prodigiose -, non pud non
scavalcare di tutta passata la configurazione tradizionale della Buona Novella (la
“cupola troppo facile del divino”, diceva), vedendone non pit che un indebolimento
travisante. Giacché anche per lui - come per Eckhart e Severino, mutatis mutandis
- “Dio” & inesistenza ed errore, non nel senso (ateistico) che & “troppo”, ma nel
senso che & troppo poco! E la “croce di Cristo”, dunque, fra tutti gli inconsapevoli
indicatori del destino nell’abisso della Notte, la metafora straordinariamente pit
alta, diciamo, dell’eterna ombra (errore, dolore) di Dio: non pili che un “punto”,
all’interno della Gloria della Gioia che infinitamente e gia da sempre la oltrepassa.

Perspicuo, nello sguardo del destino, un passo di una lettera di Tartaglia a
Quinzio: «La piu squisita astuzia de lo stupidissimo Satana consiste proprio ne
I'obbligare da millenni gli uomini a occuparsi esclusivamente de le sue due piu
sataniche creature, il “mondo” e la “morte”: e sia pure per salvarsi, scampare. Ma il
resto?»?7.

Magnifico: quando il genio (cristiano) riassume in tre righe il senso del Tutto!

Sinoti che, in questo pensiero, il “mondo” non € pit cio che, cristianamente, esce
dalle mani di Dio (et vidit Deus quod esset bonum: Gn 1, 18) — della cui genesi per
altro Tartaglia non puo in alcun modo render ragione, rifiutando a Dio (del tutto
assurdamente, diciamo, in senso cristiano) il predicato di “creatore” —, essendo
invece quello che il mondo diventa dopo l'intervento di Satana nel Giardino e il
conseguente peccato d’origine. Dopo di che «il mondo giace tutto in potere del
maligno» (1Gv 5, 19) — ancorché tale potere, che non implica di certo una sorta di

47 Da F. Battistutta, Trittico eretico, cit., p. 126.

199



dualismo manicheo, non sia piu che una concessione da parte di Dio (cfr. Ap 13, 5-
8).

Sirilevi che nell’occhio del destino “mondo” e “morte” valgono sostanzialmente
come sinonimi, il “mondo” essendo il teatro del diventar nulla e da nulla, in cui si
€ (si crede di essere) facie ad faciem con la morte*. E “Satana” corrisponde al
sopraggiungere della terra isolata dal destino, percio sede dell’estremo dolore e
dell’estremo errore. Daccapo, “concesso” dal destino, fondamento stesso della
contraddizione, senza il quale nulla puo essere ed apparire, nemmeno la follia. Per
entro tale ristretta visione — non c’¢ che mondo: di cio Leopardi ¢ I'autocoscienza
pit profonda e consequenziale — non pud apparire quell’infinito (“ma il resto?”)
che gia qui e ora pur appare, non tuttavia guardato, e percido come fosse nulla:
inconscio dell’inconscio del nichilismo (ove se tale primo inconscio ¢ lo sfondo di
ogni cerchio, cioe la struttura originaria del destino, il secondo inconscio ¢ la
persuasione che I'ente € niente, rispetto alla coscienza filosofica del sottosuolo,
costituente il preconscio, onde I'ente — I'intero dell’ente — & un diventar nulla e da
nulla; mentre la coscienza - anche filosofica, scientifica, religiosa, del senso
comune — & sede dell’apparire non problematico e “ovvio” del “mondo” e di tutti i
suoi connessi presupposti). Quell “infinito” che & appunto “il resto” cui non si bada:
cristianamente I'esser presso Dio gia qui e ora («il regno di Dio ¢ in mezzo a voi»:
Lc 17,21), benché ciecamente, destinati a un glorioso cammino senza fine in Dio;
cio che, pensato dal destino, si presenta come il rigore estremo e la trasfigurazione
dell”“escatologismo” cristiano (“al di 1a di escatologia e non escatologia”, come vuol
Tartaglia!). Quel “resto” — 'inesauribile Gloria della Gioia, un’infinita di infiniti -
rispetto a cui cid che ci appare disperatamente come I'intero non ¢ che un “punto”.

Dice Tartaglia: impedendo all’'uomo di guardare in alto, a quel che infinitamente
sopravanza la magra esistenza nel mondo, Satana spinge a cercar salvezza
confidando nel mondo (e, diciamo con il destino, negli déi del mondo - il “mondo”
includendo anche tutti gli déi, incluso il piu grande, il Dio di Gesu Cristo -, che
“credono” nel mondo, rispetto ai quali, cioég, il diventar nulla e da nulla é una vera
realta). Di qui — al termine di un lungo cammino che conduce “irresistibilmente”
dall’apparato metafisico-teologico all’apparato tecno-scientifico — la ricerca della
salvezza nella potenza della Tecnica: 'ultimo dio.

Ma la tecnoscienza — la differenza fra scienza e tecnica essendo ormai interna
alla loro identita concreta: da che cioé, non avendo piu pretesa di enunciare verita
eterne, le teorie scientifiche non hanno altro criterio per affermarsi sulle avversarie
se non la loro potenza: un criterio tecnico, dunque -, da oltre un secolo, ha assunto
carattere ipotetico. Il che implica conseguenze gravi, cui in genere non si bada.

48 «Complessita della vita, mia ed altrui, fantasie, impulsi, pensieri, citta, pianure, monti, acque,
infinita del cielo stellato, storia dei popoli, della Terra e del divino - il “mondo” intero dunque -, tutto
questo, che chiamiamo il “mondo in cui viviamo” ma che in verita ¢ la terra isolata dalla verita del
destino, ¢ la magnificenza del positivo significare del nulla» (E. Severino, La morte e la terra, cit., p.
62).

200



La ribellione della natura, infatti - cio che ha senso solo in relazione ai progetti
dell’'uomo —, puo essere ben pit radicale di quella a cui ci ¢ dato assistere.

A volte ci si trova di fronte ad affermazioni apparentemente inoffensive. Ad esempio,
questa, princeps, che le leggi della scienza (da cui la Tecnica é guidata) sono ipotetiche, cioé
non sono verita assolute. Spesso gli scienziati se ne dimenticano. Ma I'ipoteticita delle leggi
scientifiche significa per esempio, che un corpo, abbandonato a se stesso, da un momento
all’altro, invece di cadere verso il basso potrebbe andare versi l'alto. Qui la ribellione
possibile della Natura € ben piu radicale. La provvisorieta della destinazione della Tecnica
al dominio del mondo € ancora piu marcata. Ma I'ipoteticita delle leggi scientifiche significa
anche che da un momento all’altro i mari potrebbero invadere le terre e gli astri del cielo
scagliarsi gli uni contro gli altri. Eventi ritenuti certo altamente improbabili dalla scienza.
Ma anche le teorie della probabilita sono ipotetiche. Potrebbero essere smentite da un
momento all’altro. E non si pud daccapo replicare che questa smentita & altamente
improbabile.

Si fa avanti, in tutta la sua gravita, il problema della salvezza dell’'uvomo. Nonostante la
potenza della tecnica, chi ci pensa? Quelli che si danno da fare per uscire dalle crisi
economiche e politiche? A quel problema le religioni, certo, si rivolgono. Ma con la fede. E
la fede é ipotetiche come le leggi della scienza. Ma 'uomo ¢é destinato ad avere a che fare
soltanto con ipotesi e a soppesare soltanto con ipotesi il pericolo da cui & circondato?*’

“Ma il resto?”, chiede Tartaglia. Chi lo considerera, tutti presi come siamo dal
“mondo”? Non ¢é forse il mondo “dolore”? E non richiede forse il mondo, una volta
avvistato come I'innegabile diventar nulla e da nulla, di esser inteso come I'Intero?
Schopenhauer e Leopardi lo sapevano bene (Leopardi ben pil rigorosamente, visto
che non cerca fughe mistico-induiste, incompatibili con 'evidenza del diventar
nulla). «E fango & il mondo» - cid rispetto a cui il “non-fango”, inevitabile
correlativo, si risolve in Leopardi nel lato dialettico-negativo, del tutto irreale e
sognato (errare), del realissimo arido e freddo Vero.

Scrive R. M. Rilke: «Noinon abbiamo mai dinanzi a noi, neanche per un giorno
/ 1o spazio puro dove sbocciano / i fiori a non finire. Sempre ¢’¢ mondo / e mai quel
nessundove senza negazioni / puro, non sorvegliato, che si respira, / si sa infinito
e non si brama» (Elegie duinesi, VIII, 13-19).

Il cristianesimo da sempre afferma come esistente tale Infinito, circoscrivente e
infinitamente sovrastante tutto il dolore del mondo, identificandolo nel Dio di Gesu
Cristo. In tal modo rendendo il dolore momento della Gioia: divinizzandolo.

I mistero della passione-morte-resurrezione di Cristo, coronato dal mistero
dell’Ascensione, esprime il senso pit profondo della divinizzazione della sofferenza.

Il mistero dell’Ascensione di Cristo in Cielo, con le sue piaghe, dice che appartiene
all’essenza del cristianesimo il vivere divinamente la sofferenza.

49 E. Severino, Capitalismo senza futuro, cit. pp. 134-5.

201



Lo stesso Paradiso ¢ il vedere la Gloria delle proprie fatiche e sofferenze cieche®.

E forse avendo questo alle viste che Rilke suggella il mesto canto delle Elegie,
concludendolo con un inno alla Giocia? «Ch’io un giorno, uscito da intuizioni
arrovellate / possa mandar su, agli angeli concordi, il mio canto di / giubilo e gloria.
/ Che i martelli del cuore battuti per squillare non fallino su corde lente, dubitanti,
/ o che si spezzino. / Che il mio volto bagnato di lacrime /brilli, e il pianto che non
si vede / fiorisca. Oh, come mi sarete care, allora, notti / dolorose [...] / Noi, che
sprechiamo i dolori. / Come li affrettiamo mentre essi tristi, durano, / a vedere se
finiscono, forse. / E sono invece / la fronda del nostro inverno, il nostro
sempreverde cupo / uno dei tempi dell’anno segreto, ma non solo / tempo, — son
luogo, sede, campo, suolo, dimora» (X, 1-15). «E noi che pensiamo la felicita / come
un’ascesa, ne avremmo ’emozione / quasi sconcertante / di quando cosa ch’e felice,
cade» (ibid., 110-114).

E Barth, a suo modo, commentando Paolo, scriveva che la «grande perturbazione
divina»°! determina un essenziale squilibrio circa la nostra considerazione della
vita. «Nella luce della resurrezione, tutto quello che noi conosciamo come vita,
pienezza, grandezza, forma ed “elevazione” [I'“ascesa” di Rilke] & soprattutto
similitudine della morte. Ma la morte e tutto quello che ¢ affine alla morte, come il
decrescere [il “cadere” di Rilke], l'essere piccolo e debole, la privazione,
I"“umiliazione” & in questa luce similitudine della vita. “Egli deve crescere, e io
diminuire” Questa ¢ la grande perturbazione»®2.

Noi perd abbiamo avvistato un “perturbazione” infinitamente maggiore,
ancorché questa, appartenente all’errare, ne sia la metafora piu alta.

Quella, diciamola cosi, per la quale I'esser nulla ha a che vedere con il “volere”
(benché anche il volere, in tutte le sue forme, ¢ un essere, dunque una molteplicita
di eterni). In relazione a cio, il passato si presenta secondo un senso al quale non si
presta mai ascolto. Esso dice:

passando, ’essere mostra il suo vero volto — proprio come le cose si lasciano vedere quando
le allontaniamo dal viso —: appare nel suo esser I'inalterabile, rispetto a cui la volonta é del
tutto impotente. Passando, e sottraendosi alla volonta, le cose rivelano quel che esse son
gia nel presente e nel futuro: inalterabili, immutabili, eterne, libere gia da sempre dalla
volonta degli uomini e degli dei. Il passare ¢ un cenno d’addio all’illusione di avere potenza
sulle cose. La volonta & impotente su di esse non perché si siano annientate, ma perché

50 G. Barzaghi, Soliloqui sul divino, cit., p. 148. «Le sofferenze dell’Agnello non hanno liberato il
mondo dalla sofferenze, ma hanno tuttavia modificato, se cosi si puo dire, il regime [il senso] della
sofferenza terrena» (J. Maritain, Della grazia e dell'umanita di Gesu, cit., p. 42). Non pil intesa come
I’antitesi conclusiva del vivere umano, ma come ’antitesi dialettica della Gioia, cui I’esistenza umana
& destinata e di cui il dolore ¢é il regale preambolo.

51 Epistola ai Romani, cit., p. 433.

52 Ibid., p. 444. Omne datum bonum: «Tu non hai né malattia né nulla di nulla, se Dio non lo vuole...»
(M. Eckhart, Le 64 prediche..., cit., p. 591).

202



sono eterne. La volonta chiude gli spazi, non li apre; comprime, non libera. Ma I’abulia non
va oltre la volonta; anzi, e affida tutto [...]

La convinzione di avere la capacita di alterare I'essente, cioé di essere aitia dell’alterazione
¢ un essente. Come ogni essente, anche questa convinzione ¢ un eterno, un astro eterno
dell’essere. Quando esso appare, le costellazioni nascoste rispondono al suo richiamo:
inviano nell’apparire cio che dal punto di vista del fare viene inteso come “opera” del fare.
La risposta & questo invio. Ma cio0 che viene creduto un’“opera” € a sua volta un astro eterno
dell’essere. Le “opere” sono le costellazioni inviate in risposta alla convinzione di essere
aitia, cioé di essere capaci di alterare I’essente. Il dolore e I'orrore del mondo sono le eterne
costellazioni dell’essere, che appaiono quando appare I'astro eterno della volonta di potenza
- Pastro costituito dalla fede di avere potenza sull’essente. La volonta di potenza — sia essa
tecnica, o poesia, 0 azione morale, religiosa, politica — non fa e non produce nulla. Si illude
di ottenere cio che vuole. Non puo ottenere 'impossibile. Crede di ottenerlo € illusione. La
volonta di potenza chiama 'impossibile. Chiama il nulla. Cid che ogni “vittoria” della
volonta di potenza ottiene ¢ essenzialmente altro da ci6 che crede di ottenere®.

Altre risposte — altri spettacoli si mostrerebbero, altre costellazioni apparirebbero, diversa
Pesistenza sulla terra, se il chiamare non chiamasse piu il nulla, non esprimesse piu la fede
di essere i fattori, i produttori e i distruttori, i creatori e i padroni che danno vita e morte
alle cose; ma fosse I'attesa degli eterni. (Ma solo I’eterno puo attendere 'eterno. Si che anche
l'attesa, come il dolore, & gia da sempre circondata dalla Gioia)®.

Abituato a pensare “in grande”, il biblista Quinzio scrive: «Dobbiamo aprire le
orecchie del nostro cuore al presentimento di cio che confidiamo ormai essere alle
porte™>. Restando tuttavia sul versante del “mero” presagio, aggiunge, citando un
passo di una lettera di Kierkegaard a Felice, che «la perfezione non esiste nel piu
perfetto, ma nell’infinitamente imperfetto»>°.

Si sbaglia (nel suo modo di partecipare suo malgrado delle “ontologie deboli”):
l'autentica perfezione ¢ invece la sintesi (originaria) del perfetto e della negazione
del SOGNO (=errare) in cui consiste I'imperfetto.

53 «... da quando il mortale crede nel divenir altro, e quindi vuole il divenir altro, da quel momento
accade qualcosa: nel cerchio dell’apparire viene innanzi una corrispondenza di eventi alla “chiamata”
[...] in cui consiste la fede e la volonta che qualcosa divenga altro. Il volere che qualcosa divenga altro
ha anche nomi terrificanti: vuol dire, per esempio, Auschwitz. L’orrore di Auschwitz non riesce ad
annientare neanche un filo d’erba, non riesce a scalfire la minima parte dell’essente, e quindi anche
dell’esser uomo. Tuttavia Auschwitz ¢ cio che compare quando la volonta crede e vuol far diventare
in un certo modo “altro” I'essente. Questa volonta & cid che possiamo chiamare la chiamata, o [...] la
provocazione, ed & seguita da un insieme di eventi che sono gli spettacoli dell’orrore» (E. Severino,
L’identita del destino, cit., p. 256).

54 E. Severino, Sortite. Piccoli scritti sui rimedi (e la Gioia), Rizzoli, Milano 1994, pp. 288-96.

55 Mysterium iniquitatis, ci., p. 86.

56 Ibid., p. 93.

203



NOTA: Tartaglia e la poesia

Tartaglia ha scritto moltissimo. Restio a pubblicare, la sua opera immensa ¢
rimasta per lo piu inedita. Oltre che filosofo ¢ stato anche poeta. Cinquantamila
pagine e circa settemila poesie (in gran parte scritte fra il 1932 e il 1946) sono
attualmente conservate, manoscritte, nell’Archivio di Stato di Firenze.

Gli studiosi sono concordi nel negare alla poesia un valore meramente
strumentale rispetto al suo pensiero filosofico, quasi rivestisse per lui un pregio
secondario o minore®’.

Adriano Marchetti, che ha curato Esercizi di verbo (op. cit.), un’antologia di
poesie di Tartaglia, stendendone una postfazione (“L’attesa di un’opera”), scrive
anzi che «forse € nell’opera di poesia, e dietro tutte le sue maschere, che si possono
scorgere, come attraverso un prisma, i riflessi pit puri e scintillanti del genio di
Ferdinando Tartaglia» (p. 282); e addirittura — secondando due versi della poesia
“Pensare” (p. 261): «Questa ¢ Filosofia? questo & pensare? / il sillogismo & vela senza
mare» — scrive che «la poesia preserva il pensiero dalle tentazioni del dogmatismo
e del calcolo logico» (p. 289)%.

57 Utilizzando l'articolo di F. Battistutta gia preso in considerazione circa i critici del pensiero
filosofico di Tartaglia (cfr. § 3, nota 26), troviamo in esso alcuni riferimenti critici circa I’opera poetica
di Tartaglia (apparsa in Esercizi di verbo). Ad esempio, Carlo E. Meriano sottolinea (si tratta di un
aspetto ampiamento condiviso) l'irriducibilita dei versi di Tartaglia ad un incasellamento nel
panorama poetico-letterario («refrattari ad ogni giudizio soltanto letterario»): «un linguaggio
criptico, di sapore iniziatico, che si avvale largamente di termini inusitati, talora coniati di sana pianta
e talaltra distorti dalla loro originaria valenza semantica» (“Religioni e societa, gennaio/aprile 2005);
Alessandro Zaccuri parla di «sprofondamenti in una gnosi che del linguaggio si alimenta e dal
linguaggio germina» (“Avvenire”, 2 ottobre 2004); Piero Gelli esprime il giudizio che 'antologia in
questione «esprime l'intelligenza e la fascinazione di un tale personaggio, ma anche la sua difficolta
a inserirlo in un contesto storico-poetico italiano. Eretico quindi anche come poeta» (“Linus”, ottobre,
2004); infine Roberto Saviano, che coglie nelle poesie una forma di «sovversione radicale di quanto
era stato fino ad allora detto e pensato, sia nel mondo della religione, sia fuori»; a suo parere, Tartaglia
muove a «liberare I'uomo dalla determinazione, scardinare le porte della necessita, sfasciare le pareti
della vita concessa e andare verso un altrove dove ogni atto é sgorgato dalla liberta da ogni necessita,
vivo nell’imperitura energia della vita»; nelle poesie di Tartaglia risiede «la delirante e saggia certezza
che la parola possa davvero rinnovare il mondo nell’infinita possibilita di creare origine nuova, finché
ci sara possibilita di dire e quindi di generare nuove cose» (“Pulp”, gennaio/febbraio 2005). In
quest’ultimo caso, non potendo esimerci da rilevarne I’assoluta vuotezza di contenuto e il carattere
di pura retorica, in opposizione all’autentico dire filosofante.

58 In tal modo pero trovandosi a condividere con Tartaglia — almeno in quanto autore di questo verso,
giacché nelle Tesi, come riconosce S. Quinzio, «gli “atti logici” vengono sostanzialmente identificati
con gli “atti ontologici”»: PTFD, 133 — una concezione della “logica” (in quanto “vela senza mare”,
cioé forma vuota) intesa come un insieme di leggi formali (magari ipotetico-deduttive, come le
geometrie non euclidee), applicabili a piacere anziché — come & per la “logica” del destino della verita
— come la struttura necessaria dell’apparire dell’essente e percio non leggi della “mente”, ma il modo
stesso in cui I'essere si manifesta (e percid “vela con mare”, non potendo esserci questo senza quella

204



In merito ai suoi componimenti va anzitutto chiarito che la poesia di Tartaglia —
che assume «un’ampia varieta di forme (epigrammi, aforismi, canzoni, rondo,
elegie, ballate, dialoghi, monologhi)» (p. 285) — non rincorre «nessuna aura
estatica, nessun abbandono alla bellezza» (p. 283): «Tartaglia rinuncia agli incanti
della poesia, destituendo a suo modo la sublimita del fare poetico» (p. 284).

Il suo stile, inclinato al concetto — da poeta-filosofo - € spigoloso, paradossale,
impervio, tutto teso com’¢ nell’attesa di Cio che pur intende annunciare, ma per il
quale non ha parole se non in negativo. Dio? «neanche questo mi basta / né Tu né
I'Aldila pitt mi bastate» (Non saré musicista, p. 58). Come Eckhart, vuole «qualcosa
di pit nobile, qualcosa di meglio di Dio in quanto egli ha nome» (cft. cap. III, § 2).
Giacché Dio trascende sé stesso («Dio ¢é il Tutt’altro il Diverso. / Perché allora
pensarlo identitalicamente / come il supremo Autoidentico?»: Dio é il trascendente,
p. 264)%.

Dio ¢é “oltre sé” (oltre Dio, dopo Dio: cft. Oltre dopo Dio, p. 258). Si che, protesta
Tartaglia, non sono io a essere eretico: «Eretico io? / Eretico ¢ chi fa un
prelevamento una scelta / al di qua del Katholicon al di tutto del tutto. / Io invece
voglio il pit che Katholicon / io invece vado corro oltre il tutto. / Io non sono il
meno ma il postpiu. / Siete voi i carenti: gli eretici» (Non eretico io, p. 259).

Annunciatore di futuro: «Io non sono demiurgo. Io non sono teurgo. Io non sono
ungitore di passato. Io sono urgitore di futuro. o sono futurgo»; «Io sono novurgo»
(Io non sono demiurgo; io sono novurgo, pp. 268-9).

Tunc bene navigavi cum naufragium feci potrebbe dire di sé, con Erasmo,
Tartaglia: «Era grande I'Impresa. / Si trattava / di fare si che Dio / finalmente fosse
e realmente pienamente Dio / e sul serio / in cielo in terra il suo Regno / e tutto
cambiasse e tramontasse tutto / e oltre questi a inedite aperture e sterminate
distanze si andasse / Dio oltre Dio e il Regno oltre il suo Regno / ai pit nuovi lavori
/ oltre ogni oltre. / Non riusci I'Intento» (Era grande I'impresa, p. 122).

Ed é chiaro che un cosi violento spasmo d’assoluto non puo non importare, nel
qui e ora — dunque nel “sempre” dell’esser uomo Tartaglia — un acutissimo dolore,
sino a indurre alla tentazione del suicidio (cosi era stato anche per Leopardi, il pitt
grande: I'autocoscienza dell’Occidente): «Io voglio morire ad ogni costo [...] / io
non sussisto o Essere! io non sono: / io non sono né sabba né segovia / io non ero

e viceversa). Tralasciando la miseria dell’identificazione della filosofia con il dogmatismo, quando &
esattamente vero 'opposto: tutto ¢ infatti dogmatismo tranne quel modo del 8186vou Adyov in cui
propriamente consiste la filosofia. Ed & questa la via della “verita”: concettuale, come insegna Hegel,
non simbolica o immaginativa, come inevitabilmente &, per quanto a sua volta “filosofica”, la poesia.
(Per questo abbiamo concentrato I’attenzione su Tartaglia filosofo anziché poeta).

59 Daccapo non si comprende allora la sua critica a K. Barth, cui dedica un brevissimo frammento
ironico: «Si da un gran da fare a dimostrare / che Dio € il gran nemico di ogni fare» (K. Barth, p. 178).
(In tal modo supponendo tuttavia il “fare” come ovvio produrre effetti. Che senso avrebbe infatti
rivolgere lo stesso sarcasmo a Severino, obiettandogli che si & dato un gran “da fare” per mostrare che
niente & “fatto™?).

205



sul bounty né a persepoli / io non salii nel sole a guerreggiare / io non vidi il tuo
volto a te trebbiare. /Dimentica il mio nome: io non esisto. / Mai sono esistito; /
sono assente» (Suicidio, pp. 94-5). Oppure sino alla leopardiana Dolore (p. 97):
«Quando sono dolore, io sono Dio. / Dio non ¢ altro che dolore, Dio. Quanto piu
Dio e tanto piu dolore / e il dolore di dolore & Dio di Dio»®.

Ma Tartaglia non ¢ leopardiano (il sottosuolo filosofico del nostro tempo!),
giacché a suo singolarissimo modo, € pur “cristiano cattolico”. Di qui I'eco del finale
di Apocalisse: «O Paradiso! / Io getto in alto la mia fetta. / Vieni presto / vieni
presto vieni presto vieni presto Paradiso. Non mi fare aspettare piu. / Io non ne
posso piu de lo distretto / io non ne voglio pit1 de questa vita. / Vieni corri distoglimi
raccoglimi. Paradisami il nesso / e sia finita» (O Paradiso, p. 105).

60 Ove andrebbe forse leopardianamente chiarito che il dolore “di Dio” non ¢ il dolore di Dio in quanto
Dio (che & se mai assoluta indifferenza), ma dolore “di Dio” quanto alle sue creature. Essendo queste
effimere, mentre “Dio” ne ¢ I'eterno circuito di produzione/distruzione. Un Dio cannibale vivente del
proprio stesso morire come creatura di sé (cosi il Deus sive natura di Leopardi).

206



BIBLIOGRAFIA

La Bibbia (1983). Ed. Paoline, Roma.

Catechismo della Chiesa Cattolica (2018). Libreria Editrice Vaticana, Citta del
Vaticano.

AA. VV. (2015). Vedere oltre, a cura di L. Testoni, G. Bormolini, E. Pace, L. V.
Tarca, Lindau, Torino.

AGOSTINO (sant’) (1978). Le Confessioni, trad. it. a cura di C. Mohrann,
Rizzoli, Milano.

AGOSTINO (sant’) (2019). La Trinita, trad. it. a cura di G. Catapano e B. Cillerai,
Bompiani, Milano.

AGOSTINO (sant’) (2015). La citta di Dio, a cura di L. Alici, Bompiani, Milano.
ARISTOTELE (1978). La metafisica, trad. it. a cura di G. Reale, Rusconi, Milano.
ARISTOTELE (1999). Etica nicomachea, trad. it. a cura di C. Natali, Laterza,
Roma-Bari.

ARISTOTELE (2001). L’anima, trad. it. a cura di G. Movia, Bompiani, Milano.
BARTH, KARL (1962). L’Epistola ai Romani, trad. it. a cura di G. Miegge,
Feltrinelli, Milano.

BARTH, KARL (1984). Resurrezione dei morti, trad. it. a cura di A. Gallas,
Marietti, Casale Monferrato.

BARZAGHI, GIUSEPPE (1997). Soliloqui sul divino, EDS, Bologna.
BARZAGHI, GIUSEPPE (1999). Anagogia. Il cristianesimo sub specie
aeternitatis, ETC, Modena.

BATTISTUTTA, FEDERICO (2005). Trittico eretico. Sentieri interrotti del
novecento religioso, Millenia, Milano.

BONDONI, MARCELLO / CIOLA, NICOLA (2008). Gest, nostra speranza.
Saggio di escatologia in prospettiva trinitaria, EDB, Bologna.

CACCIARI, MASSIMO (2013), Il potere che frena, Adelphi, Milano.
CATTANEOQO, GIULIO (2002). L’uomo della novita, Adelphi, Milano.
CAVALLERA, HERVE ANTONIO (a cura di) (2021). Giovanni Gentile.
Ritrovare Dio. Scritti di religione, Edizioni Mediterranee, Roma.

CUSANO, NICCOLO (2013). La visione di Dio, trad. it. a cura di G. Gusmini,
Studium, Roma.

ECKHART, MEISTER (1985). Sermoni tedeschi, trad. it. a cura di M. Vannini,
Adelphi, Milano.

ECKHART, MEISTER (2014). Le 64 prediche del tempo liturgico, trad. it. a cura
di L. Sturlese, Bompiani, Milano.

207



FAROTTI, FABIO (2015), Et in Arcadia ego. L’incantesimo del nichilismo in
pittura, Mimesis, Milano-Udine. Prefazione E. Severino.

FAROTTI, FABIO (2018). L’eternita mancata. Spinoza, Mimesis, Milano.
Prefazione E. Severino

FAROTTI, FABIO (2021). Presagi del destino. Emanuele Severino e il
cristianesimo, University Press, Padova.

FAROTTI, FABIO (2023). Il nichilismo perfetto (e I'lo infinito del destino: la
Gloria, la Gioia), University Press, Padova.

FAROTTI, FABIO (2024). Gustare il destino nel cristianesimo, University Press,
Padova.

FAROTTI, FABIO (2025). Mito e destino, University Press, Padova.

GENTILE, GIOVANNI (1982). Sommario di pedagogia come scienza filosofica,
2 voll., Sansoni, Firenze.

GENTILE, GIOVANNI (1984). Genesi e struttura della societa, Le Lettere,
Firenze.

GIANETTI, CRISTINA (2023). E anche a te una spada, Negretto, Mantova.
GOGGI, GIULIO (2008), Ragione e fede, Marcianum Press, Venezia.

GOGG]L, GIULIO (2014). Al cuore del destino, Scritti sul pensiero di Emanuele
Severino, Mimesis, Milano-Udine.

GOGGI, GIULIO (2015). Emanuele Severino, Lateran University Press, Citta del
Vaticano.

HEGEL, GEORG W. F. (2007). Lezioni di estetica, trad. it. a cura di P. D’Angelo,
Laterza, Roma-Bari.

HEGEL, GEORG W. F. (2000). Lezioni sulla storia della filosofia, trad. it. a cura
di R. Bordoli, Laterza, Roma-Bari.

HEGEL, GEORG W. F. (1973). Fenomenologia dello spirito, 2 voll. trad, it. a cura
di E. De Negri, La nuova Italia, Firenze.

HEGEL, GEORG W. F. (2021). Scienza della logica, 2 voll. a cura di C. Cesa,
Laterza, Roma-Bari.

HEIDEGGER, MARTIN (2003). Fenomenologia della vita religiosa, trad. it. a
cura di G. Gurisotti, Adelphi, Milano.

LEOPARDI, GIACOMO (1988). Zibaldone di pensieri, 2 voll, Mondadori
Milano.

LINGUITI, ALESSANDRO (2007). Introduzione a Proclo, Teologia platonica,
UTET, Torino.

MARITAIN, JACQUES (1989). Della grazia e dell’'umanita di Gesu, trad. it. a
cura di P. G. Nonis, Morcelliana, Brescia.

208



NIETZSCHE, FRIEDRICH (1968). Cosi parlo Zarathustra, 2 voll., a cura di G.
Colli e M. Montinari, Adelphi Milano.

NIETZSCHE, FRIEDRICH (1969). Ecce homo, trad. it. a cura di R. Calasso,
Adelphi, Milano.

NIETZSCHE, FRIEDRICH (2000). La volonta di potenza, trad. it. a cura di P.
Kobau e M. Ferraris, Bompiani, Milano.

PAOLO (san) (1983). Lettere, in La Bibbia, Edizioni Paoline, Roma.

PLATONE (1977). Fedone, trad. it. a cura di M. Valgimigli, Laterza, Roma-Bari.
PLATONE (1976). Fedro trad. it. a cura di P. Pucci, Laterza, Roma-Bari.
PLOTINO (1992). Enneadi, trad. it. a cura di G. Faggini, Rusconi, Milano.

PROCLO (2007). Teologia platonica, trad. it. a cura di di M. Casaglie e A.
Linguiti, UTET.

PROCLO (1917). Elementi di teologia platonica, trad. it. a cura di M. Losacco,
Carabba, Lanciano.

QUINZIO, SERGIO (2001), Religione e futuro, Adelphi, Milano.

QUINZIO, SERGIO (1978). La fede sepolta, Adelphi, Milano.

QUINZIO, SERGIO (1996). Diario profetico, Adelphi, Milano.

QUINZIO, SERGIO (1995). Mysterium iniquitatis, Adelphi, Milano.
RATZINGER, JOSEPH (1979). Escatologia, morte e vita eterna, Cittadella,
Assisi.

RAVASI, GIANFRANCO (1999), Apocalisse, Piemme, Casale Monferrato.

SCATTIGNO, ANNA (1999). “Favole d’inizio”. Ferdinando Tartaglia, in “Annali
dell’Istituto storico italo-germanico”.

SCHELLING, FRIEDRICH W. J. (1910). Ricerche filosofiche sulla essenza della
liberta umana, trad. it. a cura di M. Losacco, Carabba, Lanciano.

SCILIRONI, CARLO (2022). San paolo filosofo, Queriniana, Brescia.
SEVERINO, EMANUELE (1962), Studi di filosofia della prassi, Adelphi, Milano.

SEVERINO, EMANUELE (1981). La struttura originaria, nuova ed. ampliata,
Adelphi, Milano.

SEVERINO, EMANUELE (1980). Destino della necessita, Adelphi, Milano.

SEVERINO, EMANUELE (1978). Gli abitatori del tempo. Cristianesimo,
marxismo, tecnica, Armando, Roma.

SEVERINO, EMANUELE (1979), Téchne. Le radici della violenza, Rusconi,
Milano.

SEVERINO, EMANUELE (1979), Legge e caso, Adelphi, Milano.

209



SEVERINO, EMANUELE (1982). Essenza del nichilismo (nuova ed. ampliata),
Adelphi, Milano.

SEVERINO, EMANUELE
SEVERINO, EMANUELE
SEVERINO, EMANUELE
SEVERINO, EMANUELE
SEVERINO, EMANUELE
SEVERINO, EMANUELE (1995). Tautétés, Adelphi, Milano.

SEVERINO, EMANUELE (1998). Cosa arcana e stupenda. L’occidente e
Leopardi, Rizzoli, Milano.

SEVERINO, EMANUELE
SEVERINO, EMANUELE
SEVERINO, EMANUELE (2002
SEVERINO, EMANUELE (2002), Oltre I'uomo oltre Dio, Il Melangolo, Bologna.

SEVERINO, EMANUELE (2005). Fondamento della contraddizione, Adelphi,
Milano.

SEVERINO, EMANUELE (2006). Il muro di pietra, Rizzoli, Milano.
SEVERINO, EMANUELE (2007). Oltrepassare, Adelphi, Milano.

SEVERINO, EMANUELE (2009). L’identita del destino. Lezioni veneziane, a
cura di G. Brianese, G. Goggi e I. Testoni, Rizzoli, Milano.

SEVERINO, EMANUELE (2010). Volonta, Destino, Linguaggio. Filosofia e storia
dell’Occidente, a cura di U. Perone, Rosenberg & Sellier, Torino.

SEVERINO, EMANUELE (2011). La morte e la terra, Adelphi, Milano.

SEVERINO, EMANUELE (2011). II mio ricordo degli eterni. Autobiografia,
Rizzoli, Milano.

SEVERINO, EMANUELE (2012). Educare al pensiero, La Scuola, Brescia.
SEVERINO, EMANUELE (2013). Intorno al senso del nulla, Adelphi, Milano.

SEVERINO, EMANUELE (2013). La potenza dell’errare. Sulla storia
dell’Occidente, Rizzoli, Milano.

SEVERINO, EMANUELE (2015). Dike, Adelphi, Milano.

SEVERINO, EMANUELE (2016). Storia, Gioia, Adelphi, Milano.

SEVERINO, EMANUELE (2018). Dispute sulla verita e la morte, Rizzoli, Milano.
SEVERINO, EMANUELE (2019). Testimoniando il destino, Adelphi, Milano.

TARTAGLIA, FERDINANDO (2002). Tesi per la fine del problema di Dio,
Adelphi, Milano.

1989). La filosofia futura, Rizzoli, Milano.
1989). Il giogo, Adelphi, Milano.
1992). Oltre il linguaggio, Adelphi, Milano.
1994). Sortite, Rizzoli, Milano.

).

1995). Pensieri sul cristianesimo, Rizzoli, Milano.

e e T T T

1999
2001

. L’anello del ritorno, Adelphi, Milano.
. La Gloria, Adelphi, Milano.

, Il dito e la luna, solferino, Milano

P N ey

210



TARTAGLIA, FERDINANDO (2004). Esercizi di verbo, Adelphi, Milano.
TARTAGLIA, FERDINANDO (2008). La religione del cuore, Adelphi, Milano.

TRATAGLIA, FERDINANDO (1948). Chiarimenti al Movimento di Religione,
Comunita aperta, Orientamenti per una discussione. Tre articoli comparsi nel
bollettino del Movimento intitolato “Fondazioni” , Firenze.

TAUBES, JACOB (1997). La teologia politica di san Paolo, Adelphi, Milano.
VANNINI, MARCO (2007). Mistica e filosofia, Le Lettere, Firenze.
VANNINI, MARCO (2011). Dialettica della fede, Le Lettere, Firenze.
VANNINI, MARCO (2018). Introduzione a Eckhart, Le Lettere, Firenze.
VANNINI, MARCO (2019). Mistica, psicologia, teologia, Le Lettere, Firenze.
(

VANNINI, MARCO (2022). Beati pauperes spiritu. Attualita di Meister Eckhart,
Lindau, Torino.

VATTIMO, GIANNI (1977). Estetica moderna, Il Mulino, Bologna.

WEIL, SIMONE (1974). La Grecia e le intuizioni precristiane, trad, it. a cura di
C. Campo e M. Pieracci, Rusconi, Milano.

WEIL, SIMONE (1991). L’'ombra e la grazia, trad. it. a cura di F. Fortini, Rusconi,
Milano.

WEIL, SIMONE (1993), Quaderni, IV, trad. it. a cura di G. Gaeta, Adelphi,
Milano.

211






Il “cristianesimo”: un Abisso di significati. Da cui la molteplici-
ta di “cristianesimi”. Cristiano san Paolo, cristiano |'eterodosso
Eckhart, cristiano Gentile (posto all'Indice), cristiano il sacerdo-
te eretico vitando Ferdinando Tartaglia. Che nella sua eroica
solitudine, sostenendo con veemenza che il Dio della tradizio-
ne & in veritd non-Dio, annunzia insieme 'avvento imminente
e irresistibile di un Incommensurabile- Senza-nome-oltremo-
do-Positivo. Il puro dopo. Una profezia tanto funambolica e ver-
tiginosa nella sua rutilante veste linguistica, quanto vuotissima
di contenuto.

Erano gli anni in cui La struttura originaria di Emanuele Severi-
no incominciava a prendere forma...

FABIO FAROTTI € componente dell’ASES (Associazione Studi E.
Severino), ha collaborato a diverse riviste, quali ad esempio
“Studi e ricerche” (Universita degli studi di Lecce) e, attualmen-
te, “La filosofia futura” (Mimesis) e “Eternity and contradiction.
Journal of fundamental ontology” (Pensa Multimedia). Ha pub-
blicato i seguenti libri: Giovanni Gentile. Il problema della re-
ligione nell'attualismo (Presentazione di E. Severino) (Loffredo
Editore, 1999); per Pensa Multimedia (collana diretta dal cu-
ratore dell'Opera omnia gentiliana Hervé A. Cavallera): Senso
e destino dellattualismo gentiliano (Postfazione di E. Severino)
(2000); Gentile e Mussolini. La filosofia del fascismo (2001);
Studio metafisico sulla pedagogia gentiliana (2002); Sulla pe-
dagogia del futuro. Scritti di filosofia dell'educazione (2002);
Sviluppi della pedagogia gentiliana. Paideia, Nichilismo, Tec-
nica (2005); Il pensiero pedagogico di G. Rayneri (2006); per
Mimesis: Il concetto dionisiaco della vita (2009); Ex Deo-ex nihi-
lo. Sull'impossibilita di creare/annientare (Prefazione di E. Se-
verino) (2011); Et in Arcadia ego. L'incantesimo del nichilismo
in pittura (Prefazione di E. Severino) (2015); L'eternita mancata.
Spinoza (Prefazione di E. Severino) (2018), Presagi del destino.
Emanuele Severino e il cristianesimo, University Press, Padova
2021; Il nichilismo perfetto (e I'lo del destino: la Gloria, la Gioia),
University Press, Padova 2023; Gustare il destino nel cristiane-
simo, University Press, Padova 2024; Mito e destino, University
Press, Padova 2024.

ISBN 978-88-6938-514-8

25,

|




