
Inferno e Paradiso
La storia biblica della salvezza 

nella Cappella degli Scrovegni e nel Battistero di Padova 

a cura di Federica Millozzi e Giovanna Valenzano

M
e.

 V
e.

UPPA
D
O
VA

P A D O V A  U N I V E R S I T Y  P R E S S

Inferno e Paradiso

6

Inferno e Paradiso

a cura di
Federica Millozzi e Giovanna Valenzano

La storia biblica della Salvezza
nella Cappella degli Scrovegni
e nel Battistero di Padova





Nella collana Medioevo veneto, Medioevo europeo. Identità e alterità, sono pubblica-
te opere sottoposte a revisione valutativa con il procedimento in «doppio cieco» 
(double blind peer review process), nel rispetto dell’anonimato dell’autore e dei due 
revisori.

Direttori

Dario Canzian, Università degli Studi di Padova
Giovanna Valenzano, Università degli Studi di Padova
 
Comitato scientifico

Xavier Barral i Altet, Université Rennes 2 - Haute Bretagne 
Louise Bourdua, University of Warwick
Corinne Beck, Université de Valenciennes et du Hainaut-Cambrésis
Francesco Bottin, Università degli Studi di Padova
Philippe Braunstein, École des Hautes Études en Sciences Sociales, Paris
Furio Brugnolo, Università degli Studi di Padova
Charles Burnett, The Warburg Institute, London
Pieter De Leemans, KU Leuven 
John Richards, University of Glasgow ✝
Raymund Wilhelm, Alpen-Adria-Universität, Klagenfurt 
Henning Krauss, Universität Augsburg

Della stessa collana

Medioevo veneto, Medioevo europeo. Identità e alterità, a cura di Z. Murat, S. Zonno, 
2014.
Alberto da Padova e la cultura degli Agostiniani, a cura di F. Bottin, 2014.
La presenza ebraica nell’Italia nord-orientale. Circolazione di uomini, capitali e saperi 
tra Medioevo e prima Età moderna, a cura di C. Bertazzo, 2014.
La Serenissima via mare. Arte e cultura tra Venezia e il Quarnaro, a cura di V. Bara-
del e C. Guarnieri, 2019.
Un castello per la signoria carrarese, un castello per la città. Arte di corte in un 
monumento in trasformazione, a cura di G. Valenzano, 2019.



Medioevo veneto, Medioevo europeo.
Identità e alterità





La collana Me.Ve. (“Medioevo veneto, Medioevo europeo. Identità e alterità”) è dedi-
cata allo studio dell’area veneta come crocevia della storia e della civiltà medievale 
europea, tramite fra occidente latino e oriente slavo e bizantino, spazio privilegiato 
di convergenze intellettuali, artistiche, linguistiche. Nelle città del quadrante che si 
affaccia sull’arco nord-adriatico, in particolare nei secoli XII-XV, avvenne il passag-
gio della cultura curiale, laica ed ecclesiastica, alla cultura ‘borghese’ e comunale. 
Artisti, poeti, studiosi dei fenomeni fisici e naturali, giuristi, studenti universitari 
provenienti dall’intera Europa trovarono nelle comunità cittadine dello spazio com-
preso tra Adige e Isonzo accoglienza generosa, ricambiata con altrettanto generosa 
ospitalità. E da quelle stesse comunità in molti sciamarono oltre i confini veneti e 
italici spinti dalla curiosità intellettuale o dalla ricerca di affermazione personale 
nel campo delle professioni, delle arti, della politica. La collana, esito di un proget-
to strategico dell’Ateneo patavino che ha visto collaborare specialisti di discipline 
diverse della Scuola di Scienze umane, sociali e del Patrimonio culturale, intende 
promuovere ricerche orientate verso l’applicazione di competenze multidisciplinari 
e di metodologie innovative. 



Prima edizione 2025, Padova University Press
Titolo originale INFERNO E PARADISO. La storia biblica della Salvezza nella Cappella 
degli Scrovegni e nel Battistero di Padova

© 2025 Padova University Press
Università degli Studi di Padova
via 8 Febbraio 2, Padova
www.padovauniversitypress.it

Redazione: Padova University Press
Progetto grafico: Padova University Press
Con la collaborazione per la cura redazionale di Silvia Musella, Andrea Panizzolo, 
Maria Pennisi
Crediti fotografici: Gabinetto fotografico dei Musei Civici di Padova, Ufficio Beni 
Culturali della Diocesi di Padova, Mauro Magliani, The Metropolitan Museum of 
Art/Art Resource/ Scala Firenze, Museo Arqueològico Nacional di Madrid 

ISBN 978-88-6938-483-7

Il presente volume trae origine dalla Giornata di Studi Inferno e Paradiso. 
La storia biblica della Salvezza nella Cappella degli Scrovegni e nel Battistero 
di Padova, (Museo Eremitani, Sala del Romanino, 9 aprile 2024) nata dalla 
collaborazione di:

DIPARTIMENTO
DEI BENI CULTURALI

ARCHEOLOGIA, STORIA
DELL’ARTE, DEL CINEMA

E DELLA MUSICA



INFERNO E PARADISO

La storia biblica della Salvezza  

nella Cappella degli Scrovegni e nel Battistero  

di Padova 

a cura di 

Federica Millozzi e Giovanna Valenzano





Questa pubblicazione raccoglie contributi di alto profilo storico-artistico 
e biblico, offrendo una riflessione articolata e interdisciplinare sulla rappre-
sentazione della storia della Salvezza nella Cappella degli Scrovegni e nel 
Battistero della Cattedrale di Padova. Due spazi monumentali che, pur nella 
loro individualità storica e artistica, dialogano tra loro attraverso un comune 
linguaggio figurativo e teologico, restituendo al lettore la profondità di un 
messaggio che attraversa i secoli.

L’opera, curata da Federica Millozzi e Giovanna Valenzano, è il frutto di 
una collaborazione virtuosa tra studiosi e istituzioni culturali, universitarie 
ed ecclesiastiche, che dimostra quanto sia fecondo il confronto tra compe-
tenze diverse quando mosso da un intento comune: riscoprire e comprendere 
le radici visive e spirituali del nostro patrimonio artistico.

In un tempo in cui la conoscenza tende a frammentarsi, questa pubbli-
cazione rappresenta un esempio concreto di come il dialogo tra discipline 
– dalla storia dell’arte alla teologia, dall’iconografia alla liturgia – possa ge-
nerare nuovi percorsi interpretativi e offrire chiavi di lettura inedite anche 
per contesti già ampiamente studiati. 

Il volume non solo approfondisce aspetti specifici delle due celebri de-
corazioni pittoriche, ma contribuisce a rinnovarne la lettura con un nuovo 
sguardo critico.

Inferno e Paradiso non è solo un titolo evocativo, ma la sintesi di un itine-
rario di senso che si snoda tra immagini, testi e spazi sacri, e che invita alla 
riflessione sul ruolo dell’arte come strumento di mediazione tra il visibile e 
l’invisibile. Un contributo prezioso per chi studia, insegna o semplicemente 
ama il patrimonio culturale come forma viva di trasmissione di conoscenza 
e di fede.

Andrea Colasio 
Assessore alla Cultura del Comune di Padova



L’associazione BET Polo Biblico nasce in Padova nel 2023 dalla volontà 
di un gruppo di studiosi, accademici, amanti della Bibbia, che da varie parti 
d’Italia e non solo, hanno pensato di mettere in relazione Bibbia, società e 
cultura. Lo scopo è quello di creare processi di mediazione tra esperienze, 
saperi, tradizioni attraverso gli strumenti interpretativi forniti da varie disci-
pline. Ad oggi contiamo circa 160 iscritti.

L’obiettivo che ci siamo posti era dialogare tra studiosi di discipline di-
verse: storici dell’arte medievale, teologi, biblisti, liturgisti, davanti a due 
grandi opere trecentesche site in Padova: la Cappella degli Scrovegni di Giot-
to e il Battistero della Cattedrale di Giusto de’ Menabuoi. Abbiamo trovato 
nell’assessore alla cultura di Padova Andrea Colasio una grande disponibilità 
a mettere in atto il progetto. Il direttore dei Musei Civici di Padova, Francesca 
Veronese, e il conservatore e responsabile dell’Ufficio Patrimonio Mondiale 
dell’UNESCO del Comune di Padova, Federica Millozzi, e il direttore del Mu-
seo Diocesano, Andrea Nante, hanno messo a disposizione spazi, competen-
ze, libertà d’accesso alle due strutture con grande generosità ed entusiasmo.

La possibilità di una lettura critica da diverse prospettive è sfociata in 
una giornata di studi in cui la storia dell’arte, la teologia, la Bibbia e la litur-
gia sono entrate in dialogo Non è stata solo una conoscenza reciproca tra 
discipline, ma anche un intreccio di relazioni personali che insieme hanno 
potuto godere della visita alla Cappella degli Scrovegni e al Battistero con il 
pubblico presente in sala. 

L’entrare in contatto con la realtà accademica e museale della città di 
Padova ha portato la nostra associazione alla convinzione che questa sia una 
delle strade da percorrere perché il testo biblico venga avvicinato attraverso 
diversi linguaggi.

Un ringraziamento speciale va a tutte le relatrici e relatori che hanno 
messo a disposizione i loro saperi in occasione di questa giornata. 

Isabella Tiveron
Presidente BET Polo Biblico



Come ogni patrimonio, anche quello mondiale dell’UNESCO va fatto 
fruttare, e questo, in fondo, è stato il senso della Giornata di Studi che ha 
visto confrontarsi studiosi di storia dell’arte e di teologia il cui titolo - Inferno 
e Paradiso. La storia biblica della Salvezza nella Cappella degli Scrovegni e nel 
Battistero di Padova - è già di per sé stesso rivelativo della forte potenzialità 
offerta dal suggestivo e fruttuoso intreccio tra queste due discipline: da una 
parte il tema “Inferno e Paradiso” è declinato a partire dal preciso riferimen-
to a due luoghi “sacri” della Urbs picta padovana e a due straordinari artisti 
come Giotto e Giusto de’ Menabuoi, e, dall’altra, esplicito è il rimando alla 
categoria di storia della Salvezza, che gioca un ruolo centrale nell’impianto 
biblico-teologico cristiano e in cui, a partire dal Medioevo, proprio la con-
trapposizione tra Inferno e Paradiso si afferma sempre più prepotentemente 
come cifra dominante sia dell’elaborazione dottrinale che delle sue traduzio-
ni in ambito morale e pastorale. Un tema “bifronte”, dunque, di cui il fatto di 
essere preso in esame all’interno di un orizzonte dialettico tra due discipline 
che, più di altre, ne hanno messo in risalto la centralità per la storia del pen-
siero medievale restituisce appieno la complessità.

Per l’associazione BET. Polo Biblico il rapporto tra scritti biblici ed espres-
sioni artistiche costituisce uno dei terreni privilegiati nel quale spendere il 
proprio impegno nella riscoperta dell’«immenso patrimonio veicolato dal te-
sto biblico per l’elaborazione di memoria storica, prospettive per il presente 
e visioni di futuro» (dalla Carta di Intenti). Non possiamo quindi far altro che 
ringraziare tutti coloro che hanno reso possibile questa interlocuzione che 
ne ha messo in luce la promettente virtualità. Alla Banca di Credito Coope-
rativo Veneta va un grazie particolare per aver reso possibile la trasmissione 
in streaming di almeno una parte della giornata che si può rivedere nella 
sezione YouTube del nostro sito (www.betpolobiblico.it).

Marinella Perroni
Vicepresidente di BET Polo Biblico

http://www.betpolobiblico.it/


Luogo preposto alla conservazione del patrimonio culturale, il Museo 
non assolve pienamente al suo compito nei confronti della società – e non 
vive – se non diviene anche il luogo del confronto scientifico e della divulga-
zione culturale, se non sa farsi promotore di ricerche sul proprio patrimonio, 
senza perdere di vista il dialogo con le altre Istituzioni su temi di più ampio 
respiro. 

In questa prospettiva dialogica, il Museo ha inteso aprire le porte a BET 
Polo Biblico per avviare, di comune accordo, un confronto tra studiosi in-
centrato su due dei più preziosi scrigni di arte e religiosità medievale con-
servati in città: la Cappella degli Scrovegni e il Battistero della Cattedrale. In 
altre parole, Giotto e Giusto de’ Menabuoi. Ovvero – volendo racchiudere in 
una parola i tratti più emblematici del percorso spirituale suggerito dai cicli 
pittorici dei due luoghi di culto, entrambi riconosciuti patrimonio mondiale 
dell’UNESCO nell’ambito della Urbs picta – Inferno e Paradiso.

Realizzati a distanza di poco tempo a partire da istanze del tutto diverse, 
voluti rispettivamente da Enrico Scrovegni e da Fina Buzzaccarini, i cicli af-
frescati di Cappella e Battistero non si comprendono nella loro complessità 
se non si analizzano, scomponendoli, tutti quegli elementi legati alla religio-
sità, alla conoscenza delle Sacre Scritture e alla liturgia che appartenevano 
all’orizzonte antropologico medievale, ma che rischiano di sfuggire quasi del 
tutto all’uomo moderno.

Questo volume è l’esito della convinzione che nuove prospettive di let-
tura possano scaturire proprio dal confronto tra studiosi afferenti ad ambiti 
disciplinari diversi. Cappella e Battistero e i loro straordinari cicli pittorici 
sono stati perciò oggetto delle riflessioni di storici e storici dell’arte, biblisti, 
teologi e liturgisti che si sono riuniti in Museo per dialogare ripercorrendo 
la storia dei due capolavori, aggiungendo così nuovi e importanti tasselli alla 
comprensione di questi luoghi così ricchi di storia e di eccezionale dimen-
sione artistica.

								      
				    Francesca Veronese
			    E.Q.A.P. Direttore Musei Civici di Padova



Indice

Introduzione� 15
Federica Millozzi

Contributi storico-artistici

Dante e Francesco da Barberino difronte all’Inferno di Giotto� 19
Chiara Ponchia

I circoncisi e l’immagine di Adamo nell’Inferno di Giotto� 29
Giovanna Valenzano

Il Paradiso di Giusto: visione e promessa della Gloria celeste� 39
Andrea Nante

Il Paradiso di Giusto de’ Menabuoi� 47
Cristina Guarnieri

Angeli a corte: Paradisi nella Padova carrarese� 59
Zuleika Murat

Contributi biblico-liturgici

Storia della Salvezza e visioni dell’Aldilà nella  
Cappella degli Scrovegni e nel Battistero di Padova� 71
Nadia Munari

La liturgia iconica degli spazi della Cappella degli Scrovegni  
e del Battistero di Padova � 79
Francesca Leto 

Le origini dell’Inferno e del Paradiso nel Giudaismo  
del Secondo Tempio� 89
Giovanni Ibba

Immagini del Giudizio e figure del presente ecclesiale (medievale  
e attuale). Le (diverse) azioni rituali come sfondo presupposto� 97 
Andrea Grillo





Introduzione

Lo studio di due capolavori assoluti del patrimonio culturale italiano 
come la Cappella degli Scrovegni e il Battistero della Cattedrale di Padova 
rivela, ancora una volta, come solo un approccio interdisciplinare possa es-
sere la migliore e più corretta metodologia di lavoro per restituire appieno i 
molteplici significati di luoghi sacri e d’arte.

Le diverse chiavi di lettura e d’interpretazione di sistemi complessi come 
i cicli affrescati si dimostrano certamente fondamentali nella fase di studio 
e di ricerca in un dialogo e confronto integrato, per allargare l’orizzonte e 
arricchire le conoscenze reciproche, come avviene in questo volume, ma as-
sumono importanza anche in un’ottica di valorizzazione, dando la possibilità 
di individuare nuovi percorsi di narrazione rivolti a pubblici specifici, con 
esigenze diverse qualificando il livello della proposta.

Nel testo della designazione che ha fornito le motivazioni dell’iscrizione 
nella Lista del Patrimonio Mondiale dell’UNESCO del sito seriale I cicli affre-
scati del XIV secolo di Padova - che include anche questi due luoghi tra le otto 
componenti - il Comitato del Patrimonio Mondiale nel 2021 ha dichiarato 
come l’"eccezionale valore universale" del sito, ovvero l’unicità che ne deter-
mina l’inserimento, stia nel rappresentare «l’area del mondo dove si è venu-
to a creare nel corso del Trecento un interscambio unico di valori umani fra 
i protagonisti del mondo della scienza, della letteratura, delle arti visive, nel 
clima pre-umanista di Padova dell’inizio del XIV secolo» (criterio II). Padova 
già nel Trecento era quindi un luogo di relazioni tra artisti, committenti, di 
scambi significativi tra il mondo sacro e profano, un luogo aperto al mondo 
che, proprio grazie a questo, ha potuto generare capolavori d’arte che ne 
sono visibile testimonianza ancor oggi.

Questo volume ben illustra come aprire nuovi percorsi di conoscenza 
sia ancora possibile, anche per artisti, luoghi, soggetti tra i più indagati della 
storia dell’arte, e come intraprendere letture inedite permetta di rivedere 



16

dati acquisiti sotto nuovi punti di vista – come nel caso della recente mostra 
Lo scatto di Giotto. La Cappella degli Scrovegni nelle fotografie tra Ottocento e 
Novecento – portando a una più corretta e profonda conoscenza del nostro 
patrimonio artistico. 

Federica Millozzi
Conservatore

Responsabile Ufficio Patrimonio Mondiale
Comune di Padova



Contributi storico-artistici





Chiara Ponchia
Università degli Studi di Padova

Dante e Francesco da Barberino difronte all’Inferno 
di Giotto1

Il contributo verte sulla capacità degli affreschi della Cappella degli Scrovegni, in 
particolare il Giudizio Universale, di generare nuove immagini, sia sul piano lette-
rario sia su quello figurativo. In prima istanza l’analisi si rivolgerà ai rapporti tra 
le pitture giottesche e la prima cantica della Divina Commedia, soffermandosi sulle 
invenzioni dantesche che sembrano tradire la visione della grande opera di Giotto 
a Padova. In secondo luogo, verranno prese in esame le miniature dell’Offiziolo di 
Francesco da Barberino, raffinato libro di preghiere realizzato a Padova tra il 1304 e 
gli inizi del 1309, il cui apparato figurativo sembra in parte scaturire da quella rete 
di influenze e di scambi tra gli affreschi della Cappella degli Scrovegni e l’Inferno 
dantesco delineata nella prima parte del contributo.

Parole chiave: Dante, Giotto, Francesco da Barberino, Inferno

L’Inferno dipinto da Giotto nel celebre Giudizio Universale, che tanto do-
vette atterrire i fedeli in procinto di lasciare la Cappella degli Scrovegni per 
avviarsi alle loro attività quotidiane, non richiede certo presentazioni, né vi 
è bisogno di ricordarne l’altissimo valore storico-artistico o di sottolinearne 
gli aspetti più innovativi. Il mio contributo intende piuttosto focalizzarsi su 

1  Si presentano in queste pagine alcune nuove riflessioni e approfondimenti sul tema del 
titolo, unitamente alla sintesi di ricerche già pubblicate altrove, ma ritenute di interesse per 
la Giornata di Studi Inferno e Paradiso. La storia biblica della Salvezza nella Cappella degli 
Scrovegni e nel Battistero di Padova, in accordo con gli organizzatori.



Chiara Ponchia20

un aspetto particolare di questo brano pittorico, ossia la sua straordinaria 
capacità di ispirare e influenzare la genesi di nuove immagini, sia in ambi-
to letterario, con particolare riguardo alla Divina Commedia, sia nel campo 
delle arti del libro, come è possibile apprezzare nell’Offiziolo miniato che il 
poeta toscano Francesco da Barberino fece realizzare per sé a Padova tra il 
1304 e gli inizi del 1309, dunque pochi anni dopo la conclusione dell’impresa 
di Giotto in Cappella degli Scrovegni, protrattasi dal 1303 al 1305.

Nell’affrontare il tema delle relazioni tra l’Inferno giottesco e la Divina 
Commedia, va subito detto che, sebbene la conoscenza diretta tra Giotto e 
Dante non sia documentata, essa appaia un’ipotesi del tutto plausibile, sia 
per ragioni biografiche – entrambi toscani, nati a un anno di distanza – sia, 
soprattutto, per le affinità possibili tra due ingegni di tale levatura, capaci il 
primo di rinnovare la pittura, il secondo la lingua e la letteratura. Gran par-
te della critica ha quindi accarezzato quest’idea, scorgendo nei famosi versi 
«Credette Cimabue nella pittura tener lo campo / ed ora ha Giotto il grido...» 
ben più di una conoscenza legata solo alla fama2.

Anche la possibilità che le pitture di Giotto in Cappella degli Scrove-
gni abbiano influenzato la poesia fortemente visiva della Commedia ritorna 
in parte degli studi danteschi, un’eventualità non necessariamente legata a 
un’effettiva conoscenza personale tra i due grandi toscani, e del tutto compa-
tibile con i tempi di realizzazione degli affreschi giotteschi e quelli di scrittu-
ra del poema, che Dante compose in un arco di tempo da collocare con ogni 
verosimiglianza dal 1306 al 13213.

Scorrendo la sterminata bibliografia dantesca è dunque possibile trovare 
suggerimenti diversi, che vanno da confronti circoscritti a semplici, quanto 
affascinanti, suggestioni. Penso ad esempio agli studi di Ignazio Baldelli, che 
nel «dolce color d’oriental zaffiro» coglie il riverbero dell’azzurro puro e 
luminoso dei cieli di Giotto a Padova4.

2  Si vedano per esempio: P.L. Rambaldi, Dante e Giotto nella letteratura artistica sino al 
Vasari, «Rivista d’arte», 1937, XIX, pp. 286-348; C. Gasparotto, Giotto in Dante, «Padova 
e la sua provincia», IX, settembre 1966, pp. 3-8; Giotto e Dante, catalogo della mostra (Casa 
di Dante in Abruzzo, Castello Gizzi, Torre de’ Passeri - PE, 13 ottobre - 30 novembre 2001), 
a cura di C. Gizzi, Skira, Milano 2001; G. Peretti, Giotto e Dante a Padova, «Padova e il suo 
territorio», ottobre 2001, XCIII, pp. 24-25; G. Ronconi, Dante e Giotto agli Scrovegni, «Padova 
e il suo territorio», maggio-giugno 2002, XCLII, pp. 34-38.
3  E. Malato, Dante, Salerno Editrice, Roma 2009, p. 230; più recentemente M. Santagata, 
Tra (auto)biografia e profetismo utopico. Un viaggio nella ‘Commedia’, in Il manoscritto Egerton 
943. Dante Alighieri, ‘Commedia’. Saggi e commenti, a cura di M. Santagata, Istituto della 
Enciclopedia Italiana, Roma 2015, pp. 1-39: 5-21; The smiling walls. Dante and the visual arts, 
Dante e le arti figurative, a cura di R. Arqués, S. Maddalo, L. Pasquini, Brepols, Turnhout 2023.
4  I. Baldelli, Studi Danteschi, a cura di L. Serianni, U. Vignuzzi, Fondazione Centro italiano 
di studi sull’Alto Medioevo, Spoleto 2015, pp. 164-165.



Dante e Francesco da Barberino difronte all’Inferno di Giotto 21

In questa sede, però, mi concentrerò su nessi più stringenti, quelli cioè 
che possono più convincentemente provare un rapporto di dipendenza di 
alcune invenzioni dantesche dal capolavoro patavino.

Il primo esempio che porto riguarda Satana a tre facce descritto da Dante 
nel canto XXXIV dell’Inferno. Differentemente dalle altre creature demonia-
che che popolano l’Ade dantesco, a Lucifero è riservata un’estesa e accurata 
descrizione: ben dieci terzine, di cui tre pennelleggiano i volti luciferini:

Oh quanto parve a me gran maraviglia
quand’io vidi tre facce a la sua testa!
L’una dinanzi, e quella era vermiglia;
L’altre eran due, che s’aggiugnieno a questa
sovresso ‘l mezzo di ciascuna spalla,
e sé giugnieno al loco de la cresta:
e la destra parea tra bianca e gialla;
la sinistra a vedere era tal, quali
vegnon di là onde ‘l Nilo s’avvalla.
Inf., XXXIV, vv. 37-45

Risulta evidente come la lunga descrizione che ci offre Alighieri non lasci 
quasi nulla all’inventiva del lettore, come se il poeta volesse assicurarsi di 
suggerire un’immagine univoca e inequivocabile del re dell’Inferno. Su due 
elementi in particolare insistono i versi: l’immane smisuratezza di Satana 
e le tre orrende facce con cui maciulla Giuda, Bruto e Cassio, i tre peggiori 
peccatori dell’umanità.

Se alcuni dettagli sono squisitamente danteschi, come l’idea che «l’im-
perador del doloroso regno» sia eternamente conficcato nella ghiaccia infer-
nale del Cocito, per l’elaborazione di un diavolo trifronte Dante ha probabil-
mente agito sulla spinta di un modello visivo, che la critica ha individuato 
in tre possibili fonti: il diavolo a tre facce scolpito sulla facciata della Chiesa 
di San Pietro a Tuscania5, il diavolo nei mosaici di Coppo di Marcovaldo nel 
Battistero di Firenze6 – la cui frequentazione da parte di Dante è certa, come 
si evince dall’affettuoso riferimento al «mio bel San Giovanni» di Inf. XIX, 
17 - e infine la figura di Satana che domina l’Inferno nel grande Giudizio Uni-
versale della Cappella degli Scrovegni (fig. 1).

Se il mostro scolpito a Tuscania è in effetti il solo a presentare tre facce, 
gli altri due demoni, pur non avendo tre volti, hanno ugualmente tre bocche, 

5  L. Battaglia Ricci, Viaggio e visione: tra immaginario visivo e invenzione letteraria, in 
Dante da Firenze all’Aldilà, atti del terzo Seminario dantesco internazionale (Firenze, 9-11 
giugno 2000), a cura di M. Picone, F. Cesati, Firenze 2001, pp. 15-73: 30-31, tav. 8.
6  L. Lorenzi, Devils in art. Florence from the Middle Ages to the Renaissance, Centro Di, 
Firenze 2003, pp. 31-32, 65.



Chiara Ponchia22

seppur due di esse appartengano alle escrescenze serpentine che fuoriescono 
dalle orecchie di Satana. I demoni di Coppo di Marcovaldo e di Giotto danno 
quindi conto dell’idea dantesca del diavolo non solo come imperatore dell’Ade, 
ma anche come strumento di tortura infernale egli stesso, intento a mordere e 
masticare i dannati. Se si accetta che queste furono le fonti visive di Dante, non 
appare dunque casuale che nella Commedia siano esplicitamente descritte le 
tre posizioni diverse in cui i tre peggiori peccatori dell’umanità vengono ma-
ciullati: Giuda con la testa tra le fauci di Lucifero, Bruto e Cassio in posizione 
contraria, con le gambe imprigionate nelle fauci diaboliche, e il torso e la testa 
fuori:

«Quell’anima là sù c’ha maggior pena»,
disse ’l maestro, «è Giuda Scariotto,
che ’l capo ha dentro e fuor le gambe mena.
De li altri due c’hanno il capo di sotto,
quel che pende dal nero ceffo è Bruto:
vedi come si storce, e non fa motto!
e l’altro è Cassio che par sì membruto.»
Inf., XXXIV, vv. 61-67

L’esatta trasposizione verbale di quanto osserviamo nei mosaici di Coppo 
e nell’affresco di Giotto, in cui il peccatore al centro fuoriesce dalle fauci del 
diavolo con gli arti posteriori, rende del tutto convincente l’ipotesi di una de-
rivazione dai due modelli figurativi, accolti e rielaborati dal vivido ingegno di 
Alighieri.

Un’altra suggestione che ricorre di frequente nella critica dantesca è quella 
che lega i ladri descritti nei canti XXIV e XXV alle figure di dannati morsi da 
rettili nel Giudizio. Giunto alla settima bolgia dell’ottavo cerchio, Dante vede 
un terrificante groviglio di serpenti di diverse specie, tra cui corrono anime 
nude e spaventate, che, se morse dalle raccapriccianti creature, avvampano 
e bruciano, per poi riacquistare la loro forma originaria, oppure divengono a 
loro volta serpi, per poi tornare umani, in un’eterna pena circolare. Se i passi 
più strettamente legati al processo di metamorfosi sono da ricondurre a Ovi-
dio, fonte testuale che Dante stesso dichiara nel celebre verso «Taccia di Cad-
mo e di Aretusa Ovidio»7, in cui il fiorentino rivendica la sua superiorità sul 
7  Sui rapporti tra la Commedia dantesca e le Metamorfosi di Ovidio segnalo gli atti del 
convegno Miti figure metamorfosi. L’Ovidio di Dante, (Firenze, 23-24 novembre 2017), a cura di 
C. Cattermole, M. Ciccuto, Editoriale Le Lettere, Firenze 2019, con bibliografia pregressa. Per 
il tema più circoscritto delle metamorfosi dei ladri rimando a: L. Pasquini, Taccia di Cadmo 
e di Aretusa Ovidio (Inf., XXV, 97): le metamorfosi dantesche tra fonte letteraria e tradizione 
figurativa, in Il gran poema delle passioni e delle meraviglie. Ovidio e il repertorio letterario e 
figurativo fra Antico e riscoperta dell’Antico, atti del convegno (Padova, 15-17 settembre 2011), 
a cura di I. Colpo, F. Ghedini, Padova University Press, Padova 2012, pp. 307-317 (“Antenor 



Dante e Francesco da Barberino difronte all’Inferno di Giotto 23

poeta di Sulmona, certe notazioni più visive sono molto verosimilmente da 
legare, ancora una volta, alle pene dispiegate nelle scene di Giudizio Universale. 
Ben si leggono le immagini di dannati morsi da serpi e piccoli draghi – nell’im-
maginario medievale sovrapponibili ai serpenti – accanto ai versi danteschi. 
In particolare, colpisce l’accostamento tra l’effige della prostituta morsa da un 
drago al collo e i versi 97-99 del XXIV canto, in cui un ladro viene morso 
proprio «là dove ’l collo a le spalle s’annoda», una specificazione che sembra 
riflettere proprio questo dettaglio del grande affresco (fig. 2).

Un caso analogo, che a mia conoscenza non è stato rilevato negli studi, 
credo possa essere individuato nella pena dei seminatori di scisma e discordia, 
nella IX bolgia: la descrizione di Maometto, tagliato dal mento sino all’ano, 
le interiora che pendono fra le gambe, potrebbe legarsi alla rappresentazio-
ne di Giuda della Cappella degli Scrovegni. La narrazione fortemente visiva 
della pena del profeta credo infatti tradisca la sollecitazione di un modello 
figurato, e l’immagine dell’intestino che, fuoriuscendo, si sparpaglia davanti 
all’addome, si riscontra appunto nella rara immagine di Giuda impiccato ed 
eviscerato (fig. 3). È questa un’iconografia di limitata diffusione, debitrice di 
una tradizione confluita nella Legenda aurea di Jacopo da Varazze, che puntava 
ad armonizzare le due differenti versioni sulla morte di Giuda offerte dal Nuo-
vo Testamento8. Se il Vangelo di Matteo narra infatti che Giuda, in seguito alla 
condanna di Gesù, si pentì, restituì i trenta denari e si impiccò, negli Atti degli 
Apostoli si dice che tenne i soldi e vi comprò un campo, dove «precipitando in 
avanti si squarciò in mezzo e si sparsero fuori tutte le sue viscere». Jacopo da 
Varazze fonde le due versioni, narrando che «Giuda si pentì, restituì i denari, 
si allontanò e si impiccò: il suo corpo si squarciò e lasciò uscire tutti i visceri: 
questo accadde perché non doveva essere sconciata la bocca che aveva toccato 
il viso glorioso di Cristo». Se dunque la figura di Giuda affrescata nella Cappel-
la degli Scrovegni a tutta evidenza scaturisce dalla conoscenza della Legenda 
aurea, ritengo però sia più probabile che nell’inventare la pena dei seminatori 
di scisma e discordia Dante abbia agito sulla spinta di un’immagine, con ogni 
probabilità quella dipinta da Giotto, capace di innescare una reazione emotiva 

quaderni”, 28); E. Draskóczy, Allusioni ovidiane e metamorfosi nel canto XXV dell’Inferno, 
«Újlatin Filológia», 2012 IV, pp. 37-44.
8  Per altri esempi dell’iconografia di Giuda impiccato e eviscerato rimando a: G.M. Fachechi, 
Instar cordis desperati. Giuda all’Inferno nella Cappella degli Scrovegni, in Acheruntica. La 
discesa agli Inferi dall’antichità classica alla cultura contemporanea, a cura di R.M. Danese, A. 
Santucci, A. Torino, Argalia, Urbino 2020, pp. 337-368, in part. 343-346. Per una trattazione più 
esaustiva delle differenti versioni della morte di Giuda si veda: E. Draskoczy, Contrasti morali 
ed estetici nel canto XXXIV della Divina Commedia. La rappresentazione di Giuda in Dante e nei 
commenti antichi, «Dante Füzetek», IV, 2008, pp. 81-114.



Chiara Ponchia24

ben più potente di una fonte scritta, a maggior ragione l’asciutta narrazione 
di Jacopo, la cui conoscenza da parte di Dante non è d’altro canto dimostrata9.

I nessi individuabili, come si vede da questi esempi, sono molti, e si po-
trebbe certamente proseguire nella ricerca di corrispondenze più o meno pun-
tuali. Ritengo però che, per avvalorare l’ipotesi di una relazione tra l’Inferno 
dantesco e gli affreschi patavini di Giotto, sia necessario spingere la ricerca in 
direzioni diverse, e tentare di verificare se vi siano connessioni più profonde e 
strutturali, se cioè Dante possa aver tratto ispirazione non solo dall’esperienza 
visiva della Cappella degli Scrovegni, ma anche da una meditazione sulle idee 
sottese all’elaborazione del suo piano iconografico.

È quanto credo sia accaduto nell’invenzione della pena degli invidiosi, che 
sembra avere alle spalle un ragionamento analogo a quello che portò Giotto e i 
suoi consulenti iconografici a elaborare l’iconografia dell’Invidia nello zoccolo 
con i vizi e le virtù della Cappella degli Scrovegni. L’artista dipinse una figura 
di profilo, con in mano una borsa di denaro, le orecchie d’asino e una lingua 
serpentina che le esce dalla bocca e si torce all’indietro come a morderle gli oc-
chi, occhi che tuttavia sono difficilmente visibili, come se la figura fosse cieca. 
Infatti, come suggerisce Serena Romano, il nome del vizio evoca la locuzione 
latina in-videre, non vedere nel modo giusto10. Dello stesso peccato si macchia-
rono gli invidiosi di Dante, coloro che guardarono malevolmente i beni degli 
altri, e pertanto sono ora condannati a essere ciechi, con le palpebre cucite dal 
fil di ferro. 

Non solo: nel ciclo giottesco all’Invidia è contrapposta la Caritas, dipinta 
nella parete di fronte; allo stesso modo, nel Purgatorio dantesco, parte dell’e-
spiazione del peccato consiste nel sostenersi a vicenda ascoltando voci nell’a-
ria che gridano esempi della virtù contraria all’invidia, anche qui, con ogni 
probabilità non per caso, la carità.

Ampliando il nostro discorso, si può pensare che la struttura stessa sottesa 
all’organizzazione “penale” del Purgatorio immaginato da Dante, che prevede 
che all’espiazione di ogni singolo peccato si affianchi una meditazione sulla 
virtù opposta potrebbe rispecchiare una riflessione del poeta sul ciclo dei vizi 
e delle virtù della Cappella degli Scrovegni, il primo in cui tale soggetto appare 
così ampiamente e compiutamente congegnato.

Gli esempi indicati ci mostrano dunque la straordinaria capacità degli af-
freschi e delle idee figurative espresse nella Cappella degli Scrovegni di gene-

9  M. Pastore Stocchi, Iacopo da Varazze, in Enciclopedia Dantesca, Istituto dell’enciclopedia 
italiana, Roma 1970 (consultata online all’url: https://www.treccani.it/enciclopedia/iacopo-
da-varazze_(Enciclopedia-Dantesca)/), data dell’ultimo accesso 26/11/2024.
10  S. Romano, La O di Giotto, Electa, Milano 2008, p. 221. 

https://www.treccani.it/enciclopedia/iacopo-da-varazze_(Enciclopedia-Dantesca)/
https://www.treccani.it/enciclopedia/iacopo-da-varazze_(Enciclopedia-Dantesca)/


Dante e Francesco da Barberino difronte all’Inferno di Giotto 25

rare nuove immagini e nuove invenzioni, non solo sul piano figurativo, ma 
anche su quello letterario.

Lo stesso può essere riscontrato estendendo l’analisi a un altro tipo di ope-
ra d’arte, un manoscritto miniato, in questo caso un libro d’ore – o offiziolo 
- cioè una raccolta di preghiere per i laici.

Si tratta, come anticipato, del libro d’ore che Francesco da Barberino, nota-
io e poeta nato a Barberino in Val d’Elsa nel 1264 e morto a Firenze nel 134811, 
fece miniare per sé a Padova tra il 1304 e gli inizi del 1309, redigendo egli stesso 
il progetto iconografico. È proprio Francesco a darci queste preziose informa-
zioni in alcuni cenni biografici contenuti in un’altra sua opera, i Documenti 
d’Amore, redatta tra il 1313 e l’inizio del 1314 e tramandataci in due esemplari 
oggi conservati presso la Biblioteca Apostolica Vaticana, il ms. Barb. lat. 4076, 
copia uscita direttamente dalla penna dell’autore, e il Barb. lat. 4077, esemplare 
parzialmente autografo e non completo12. 

L’Offiziolo barberiniano, oggi in collezione privata, è un oggetto di grande 
fascino e interesse per molteplici ragioni: reca infatti un apparato iconografico 
in cui, ad immagini più tradizionali, se ne affiancano altre uniche, elaborate 
proprio da Francesco. Inoltre, ed è questa la ragione per cui mi soffermerò su 
questo manufatto, contiene due miniature la cui genesi è situabile in quella 
complessa rete di relazioni tra Giotto e Dante che questo saggio tenta di trat-
teggiare. 

Nel libello appaiono infatti due rappresentazioni del Limbo e dell’Inferno 
che ritengo costituiscano la più antica traduzione visiva della prima cantica del 
poema, e che, al contempo, si configurano come eco su pergamena delle novità 
giottesche nella Cappella degli Scrovegni13. Le due letture, lungi dall’essere in 
contrasto, vanno di pari passo, se si accetta che Dante stesso fu influenzato 
dagli affreschi padovani di Giotto.

11  E. Pasquini, Francesco da Barberino, in Dizionario biografico degli italiani, XLIX, Istituto 
dell’Enciclopedia Italiana, Roma 1997 (voce consultata online all’url: https://www.treccani.it/
enciclopedia/francesco-da-barberino_(Dizionario-Biografico)/, data ultimo accesso: 5/12/24).
12  Il libro d’ore di Francesco da Barberino è oggi consultabile in riproduzione facsimilare; 
si vedano inoltre l’articolo che ne ha accompagnato la riscoperta (K. Sutton, The lost 
‘Officiolum’ of Francesco da Barberino rediscovered, «The Burlington magazine», CXLVII, 2005, 
pp. 152-164) e il commentario all’edizione in fac-simile: Officiolum di Francesco da Barberino, 
a cura di S. Bertelli, D. Goldin Folena, G. Mariani Canova, C. Ponchia, F.G.B. Trolese, Salerno, 
Roma 2016. Sui Documenti d’Amore rimando ai saggi contenuti in Francesco da Barberino al 
crocevia. Culture, società, bilinguismo, a cura di S. Bischetti, A. Montefusco, De Gruyter, Berlin-
Boston 2021 e agli studi di Daniela Goldin Folena, recentemente riediti in: D. Goldin Folena, 
Letterature e arti. Incontri e raffronti tra Medioevo e Modernità, Il Poligrafo, Padova 2024, pp. 
103-118.
13  Le due miniature in oggetto possono essere viste nel commentario al fac-simile, il Limbo 
a tav. 9 e l’Inferno a tav 16.

https://www.treccani.it/enciclopedia/francesco-da-barberino_(Dizionario-Biografico)/
https://www.treccani.it/enciclopedia/francesco-da-barberino_(Dizionario-Biografico)/


Chiara Ponchia26

Va detto sin d’ora come la conoscenza delle due fonti, Giotto e Dante, da 
parte di Francesco da Barberino, sia certa. Se già il lungo soggiorno di France-
sco nella città euganea rende ampiamente plausibile una sua familiarità con gli 
affreschi della Cappella degli Scrovegni, è proprio lui a fugare ogni dubbio, nel-
la descrizione ammirata dell’allegoria dell’Invidia che ci ha lasciato nei Docu-
menti d’Amore, in cui Francesco scrive che «l’invidioso si brucia dentro e fuori. 
Giotto ha dipinto meravigliosamente questa Invidia a Padova nell’Arena»14.

Per quanto riguarda la conoscenza del poema dantesco, proprio a France-
sco da Barberino spetta il più antico riferimento noto all’Inferno, ancora una 
volta in una postilla autografa ai suoi Documenti d’Amore, in cui dice «Dante 
Alighieri, in una sua opera intitolata Commedia e che tra molte altre cose trat-
ta di temi infernali, loda costui [Virgilio] addirittura come maestro».

La visione dei due minî nel suo Offiziolo induce dunque a chiedersi se Fran-
cesco conoscesse le terzine della prima cantica della Commedia già prima degli 
anni in cui scrisse i Documenti d’Amore, un’ipotesi niente affatto incompatibile 
con l’opinione oggi più accreditata in merito ai tempi di composizione dell’In-
ferno, situabile negli anni tra il 1304-1306 e il 130815.

La prima immagine, a f. 69r, mostra un angelo che, rivolgendosi a un grup-
po di anime disposte circolarmente in un anello buio che corre attorno a un 
fuoco, pronuncia parole di Salvezza: «Letemini qui bona egistis quia meritum 
appropinquat» (Esultate, voi che avete fatto il bene, perché la ricompensa si 
avvicina). L’identificazione dello spazio sospeso in cui si trovano gli spiriti in 
attesa è consentita dalla scritta «limbus» che affianca il diagramma circolare 
(fig. 4).

A f. 156r, possiamo invece osservare l’immagine dell’Inferno, strutturato in 
tre fasce che avvolgono una grande testa di Satana al centro, mentre tutt’at-
torno, afflitti dannati, molti nudi, alcuni vestiti, sono sottoposti a pene diverse 
(fig. 5).

Alla vista di queste immagini, è in effetti difficile non pensare all’archi-
tettura dantesca del regno dell’eterna dannazione, suddiviso in cerchi che si 
restringono via via fino al suo fulcro, Lucifero. L’idea stessa di rappresentare 
l’Inferno come uno spazio coerentemente strutturato si afferma compiutamen-
te con la Commedia, e basta uno sguardo alle raffigurazioni del Giudizio Uni-
versale che precedono la diffusione del poema per accorgersi di come, fino ai 
primi decenni del Trecento, nelle arti visive l’Ade sia perlopiù evocato dalla 
presenza del Maligno o della bocca del Leviatano, o ancora di un calderone fu-

14  «[…] unde invidiosus invidia comburitur intus et extra. Hanc Padue in Arena optime pinsit 
Giottus». 
15  E. Malato, Dante, cit., p. 230; M. Santagata, Tra (auto)biografia, cit., pp. 5-21.



Dante e Francesco da Barberino difronte all’Inferno di Giotto 27

mante in cui bollono i peccatori, in genere senza elementi che contribuiscano 
a una maggior definizione del luogo.

Parte della critica ha preferito tuttavia ravvisare il modello di questa strut-
turazione in anelli concentrici dell’Aldilà nei diagrammi presenti nel Drag-
maticon di Guglielmo di Conches, un trattato filosofico sulla costituzione del 
mondo redatto nel XII secolo, e noto a Barberino16. Ritengo però che le due 
letture non siano in contrasto, e che Francesco potrebbe aver consapevolmente 
reimpiegato gli schemi circolari del Dragmaticon per visualizzare l’Inferno a 
forma di cono rovesciato ideato da Dante.

Vi sono infatti numerosi e non trascurabili spunti che sembrano germo-
gliare dalla conoscenza dei versi danteschi: il fatto stesso di rappresentare il 
Limbo è estremamente indicativo, poiché questo ambiente infernale costitu-
isce un tema piuttosto sfuggente nella teologia medievale e perlopiù assente 
nella coeva illustrazione libraria.

Ancora, il fuoco al centro del Limbo potrebbe essere il «foco / ch’emisperio 
di tenebre vincìa» (vv. Inf., IV, 68-69) mentre «l’angoscia de le genti / che son 
qua giú » (vv. 19-20) è resa dalla mesta espressione dei personaggi raffigura-
ti. Se il clima d’inconsolabile cordoglio per la lontananza da Dio rispecchia 
la descrizione dantesca, il vocabolario figurativo adottato risponde a modelli 
giotteschi: le due figure con la guancia appoggiata alla mano, in un gesto di 
malinconica meditazione, trovano il loro confronto più immediato con il san 
Giuseppe della Natività della Cappella degli Scrovegni (fig. 6).

Anche l’analisi dell’Inferno rivela suggestioni dantesche: la coppia che si 
libra senza peso sopra la testa luciferina sembra raffigurare Paolo e Francesca, i 
tristi amanti eternamente trascinati dalla bufera del secondo cerchio, che Dan-
te evoca con i versi «quei due che ’nsieme vanno, / e paion sì al vento esser 
leggeri» (Inf., V, 74-75).

Colpisce poi la figura vestita di rosa, che dal confronto con una miniatu-
ra posta all’inizio dell’Offiziolo sappiamo essere l’autoritratto di Francesco da 
Barberino. Il notaio e poeta dunque, al pari di Dante, si pone dentro all’Aldilà 
che descrive, in qualità di testimone privilegiato: e quale idea più squisitamen-
te dantesca di quella dell’autore che colloca sé stesso all’Inferno? Se passiamo 
in rassegna la ricca letteratura visionaria che precede la Commedia ci accorge-
remo di come una simile esperienza fosse concessa perlopiù a santi, monaci o 
soldati – non a uomini di lettere.

I nessi evidenziati dimostrano come la dipendenza del Limbo e dell’Inferno 
dell’Offiziolo dalla Commedia dantesca sia ben più di una mera possibilità. Per 
taluni elementi però è difficile chiarire quali percorsi abbia seguito la conta-

16  K. Sutton, The lost ‘Officiolum’ of Francesco, cit., p.158.



Chiara Ponchia28

minazione delle idee figurative, se cioè Francesco abbia guardato a Dante, che 
aveva a sua volta tratto ispirazione dagli affreschi della Cappella degli Scrove-
gni, o se Francesco abbia direttamente attinto alla stessa fonte di Dante.

È questo il caso delle anime nude avvinghiate a serpi e draghi verdi nell’In-
ferno del libro d’ore: non è dato sapere se negli anni in cui Barberino faceva 
miniare il suo libello Dante avesse già composto i canti dei ladri, ma i canti in 
questione e la miniatura potrebbero derivare dallo stesso soggetto nel Giudizio 
Universale della Cappella degli Scrovegni.

Analogamente, i diavoli armati di runcigli possono essere ricondotti ai raffi 
e agli uncini di cui vanno armati gli sgherri di Malacoda, evocati ai versi 52 e 
73 del XXI canto dell’Inferno: «Poi l’addentar con più di cento raffi», Inf., XXI 
52; «Innanzi che l’uncin vostro mi pigli », XXI 73, o possono trovare una più 
semplice spiegazione nelle immagini affini del Giudizio della Cappella degli 
Scrovegni, che, di nuovo, potrebbero aver costituito l’innesco visivo di questo 
passo della Commedia.

Costituisce invece una citazione diretta dal Giudizio della Cappella degli 
Scrovegni l’affaticato mugnaio chino sotto il peso di un sacco, chiaramente 
ispirato all’analoga figura affrescata che se ne va lenta all’Inferno portando a 
spalla un pesante fardello (fig. 7).

Infine, va ricordato come la condivisione di invenzioni e idee figurative 
tra Giotto e Francesco da Barberino sia stata dimostrata anche da Eva Froj-
mović, che ha riconosciuto lo stretto rapporto iconografico e concettuale che 
lega l’immagine della Circumspectio raffigurata a f. 101r dei Documenti d’Amo-
re, una donna dai cui occhi si sviluppano viticci con numerose terminazioni 
oculari17, e la strana virtù femminile dipinta a monocromo sopra la porta che 
anticamente collegava il palazzo degli Scrovegni all’omonima Cappella, dai cui 
occhi fuoriesce una sorta di clava bitorzoluta. Le curiose immagini si basano 
su una delle principali teorie medievali della visione, ossia che la nostra vista 
sia consentita dai cosiddetti “raggi della visione”, che dai nostri occhi si dipar-
tono ad abbracciare la realtà circostante. Più che supporre che Francesco abbia 
semplicemente copiato Giotto, Frojmovic ha proposto che la genesi di questa 
nuova e bizzarra iconografia sia collettiva, e sia da ricondurre agli scambi in-
tellettuali che legavano allora Giotto e Francesco al fervente ateneo patavino.

Ed è proprio questo tipo di vitale circolazione di invenzioni e modelli quel-
lo che ho tentato di delineare in queste poche pagine: un fecondo fluire di 
immagini capace di travalicare i limiti delle pareti e delle arti, e di andare a 
generare nuove idee, visive e letterarie.
17  E. Frojimović, Giotto’s Circumspecion «The Art Bulletin» 89, 2007, pp. 195-210. L’immagine 
in questione e l’intero manoscritto sono visionabili all’url: https://digi.vatlib.it/view/MSS_
Barb.lat.4076 (data ultima consultazione 16/05/2025).

https://digi.vatlib.it/view/MSS_Barb.lat.4076
https://digi.vatlib.it/view/MSS_Barb.lat.4076


Giovanna Valenzano
Università degli Studi di Padova

I circoncisi e l’immagine di Adamo  
nell’Inferno di Giotto

Giovanni Lorenzoni per primo aveva segnalato che tutti i dannati dipinti da Giotto 
nell’Inferno della Cappella degli Scrovegni hanno il pene circonciso, offrendo un’in-
teressante interpretazione basata su quel fenomeno di antisemitismo diffuso nel 
Medioevo, ben attestato dai documenti. Io presento una diversa ipotesi di lettura, 
legando i circoncisi all’analisi della figurina nuda che abbraccia la croce nel Giudizio 
Universale. Quest’ultima immagine, interpretata da Chiara Frugoni come la raffigu-
razione dell’ebreo errante, per me è l’animula di Adamo. Vi sono passi scritturali e 
commenti dei Padri e teologi medievali in cui si parla del nuovo Adamo e dell’uni-
versalità del messaggio di Cristo. Così ho sintetizzato la proposta: «il particolare che 
tutti i dannati, compresi papi e giudici, esibiscano manifestamente peni circoncisi ri-
chiama la Rivelazione del Nuovo Testamento, che permette a chiunque di abbracciare 
la nuova fede, proprio perché l’uomo è stato rinnovato nella carne dall’Incarnazione, 
celebrata il 25 marzo giorno della consacrazione della Cappella degli Scrovegni. Chi 
accetta la novella è rinnovato nella carne, non basta il battesimo, ma bisogna pra-
ticare la Carità per essere accolti in cielo, dice san Paolo. Pertanto, chi non segue 
l’insegnamento di Cristo è condannato perché non è stato rinnovato nella carne».

Parole chiave : Giotto, Adamo, Circoncisione, Giudizio Universale

L’impressionate Giudizio Universale dipinto da Giotto sulla controfaccia-
ta della Cappella degli Scrovegni (fig. 8) s’inserisce nella lunga tradizione di 



Giovanna Valenzano30

un soggetto sulla cui genesi e sviluppo molto è stato scritto1. Tra i più antichi 
Giudizi sopravvissuti in Cappadocia si deve almeno ricordare quello dipinto 
sulle pareti est e ovest della cappella funeraria di Gullu Dere, o quello di Yila-
niki Kilisse, datato verso il 900, legato alle sepolture dell’atrio. Vi è un legame 
strettissimo tra l’elaborazione dell’iconografia del Giudizio e il culto dei mor-
ti, di cui non sempre è facile seguirne in dettaglio la genesi per la rarità delle 
opere risalenti a prima del X secolo. Non si è conservata la rappresentazione 
pittorica citata dal celebre passo di Beda il Venerabile nella Storia degli abati 
di Weartmouth, che ne tramanda la funzione pedagogica primaria: 

	[…] affinché coloro che entrano in chiesa, anche se non sanno leggere, si 	
ricordino, avendo sotto gli occhi la separazione del Giudizio Universale, 	
che devono sottoporsi ad un esame di coscienza più rigoroso.2

La posizione in controfacciata è quella canonica, gli elementi principali 
della Visione della prima e seconda Parusia così come si era venuta elabo-
rando già nel corso dell’XI secolo sono tutti presenti3. Vi sono invece alcuni 
particolari che rivelano la straordinaria capacità creativa di Giotto. La pos-
sibilità di salire sui ponteggi e di osservare le pitture da vicino ha permesso 
di scorgere molti dettagli di cui non sempre è facile comprendere appieno 
il significato. Le pene inflitte ai dannati sono descritte con minuziosa atten-
zione nella resa di pratiche sessuali violente; quasi tutte le figure maschili 
esibiscono peni eretti, che sono stati oggetto di studio. Jérôme Baschet ha 
messo in luce alcuni peccati legati alla sessualità4, interpretando la scena 
in cui un dannato offre un sacchetto di denari ad una donna al cui tergo è 
aggrappato un drago verde come una esplicita condanna della prostituzione 
(fig. 2). Giovanni Lorenzoni, salito sui ponteggi con Giuseppe Basile, accom-
pagnato da me e Monica Merotto, fu colpito dalla presenza di peni circoncisi. 
In quella occasione io scattai, con l’autorizzazione del direttore dell’Istituto 
Centrale del Restauro, una serie di fotografie su pellicola per diapositive a 
colori, ancora in mio possesso. Sono le fotografie che lo studioso patavino 
ha studiato e pubblicato nei suoi importanti contributi dedicati al tema dei 
dannati circoncisi (figg. 9-14)5. Lorenzoni si appassionò moltissimo all’ar-

1  J. Baschet, Les justices de l’au-delà. Le représentations de l’enfer en France et en Italie (XIIe-
XIVe siécle), Classiques, École française de Rome, Roma 1993; M. Angheben, Alfa e Omega. Il 
Giudizio Universale tra Oriente e Occidente, a cura di V. Pace, Itacalibri, Castel Bolognese 2006.
2  Venerabilis bedae, Historia Abbatum, a cura di C. Plummer, in Bedae Opera historica, 
Oxford, London, Edinburgh and New-York 1896, vol. I, pp. 364-387, in part. pp. 369-370.
3  Y. Christie, The Apocalypse in The Monumental Art of the Eleventh trough Thirteenth 
Centuries, in The Apocalypse in the Middle Ages, Cornell University Press, New York 1992.
4  J. Baschet, Les justices de l’au-delà, cit., p.
5  G. Lorenzoni, I circoncisi nella Cappella degli Scrovegni di Padova: una curiosità iconografica, 
«Atti della Accademia Patavina di Scienze Lettere e Arti», 1995-1996, pp. 207-216; Idem, 



I circoncisi e l’immagine di Adamo nell’Inferno di Giotto 31

gomento: dedicò molte energie allo spoglio delle raffigurazioni di Giudizio 
Universale, sfogliando riviste e volumi e compiendo vari sopralluoghi. L’os-
servazione che i peni dei dannati della cupola del Battistero di Firenze non 
fossero circoncisi spinse il medievista a riflettere sulle ragioni che potessero 
aver portato Giotto all’inserimento di questo particolare, tra l’altro non vi-
sibile da terra a occhio nudo, nei condannati alle pene infernali. Lo studioso 
ha quindi legato la presenza dei circoncisi a un sentimento antisemita, rin-
tracciandone le tracce nella cultura del tempo. Successivamente Valentino 
Pace ha negato che si possano interpretare tutti gli attributi maschili come 
circoncisi, ritornando alla tesi interpretativa di condanna di pratiche sessua-
li6. Mi piace ricordare che nel vivace dibattito internazionale, condotto da 
più voci in più lingue, che seguì alla relazione di Lorenzoni a Motovum, lo 
studioso padovano, a chi gli aveva chiesto se fosse sicuro che si trattasse di 
organi circoncisi, precisò di aver mostrato le fotografie a un urologo collega 
dell’Università di Padova. 

Recentemente, in un contributo d’occasione7, ho affrontato nuovamente 
il tema, suggerendo un’ipotesi interpretativa diversa, collegata a una grande 
invenzione artistica, di fatto rimasta a lungo ignorata: il piccolo omino nudo 
che sembra tenere la croce portata in alto dai due angeli nel Giudizio Univer-
sale (fig. 15).

Sulla figura, passata inosservata persino da uno dei maggiori esper-
ti sull’iconografia del Giudizio Universale, Yves Christie8, ebbe il merito di 
richiamare l’attenzione Chiara Frugoni. L’immagine fu pubblicata a piena 
pagina, con la didascalia che indica: «Giotto, Risorto che si nasconde dietro 
la croce, particolare del Giudizio Universale, navata, parete ovest»9. La com-

Su alcuni aspetti iconografici dell’Inferno di Giotto nella Cappella degli Scrovegni di Padova, 
«Hortus Artium Medievalium», IV, 1998, 155-159. Il tema della presenza di antisemitismo 
nelle immagini di Giotto, senza riferimento ai circoncisi, è stato trattato da A. Ladis, The 
Legend of Giotto’s Wit, «The Art Bulletin» 1986, 68, 4 pp. 581-596. Sulle fonti testuali, in 
particolare francescane B. Cassidy, Laughing with Giotto at Sinners in Hell, «Viator: Mediaeval 
and Renaissance Studies» 35 (2004), pp. 355-86.
6  V. Pace, Ingiustizia, lussuria e disordine sociale. La condanna della sessualità nel Giudizio 
Universale della Cappella dell’Arena a Padova, «Iconographica», VIII, 2009, pp. 42-46. Per un 
rapido excursus divulgativo sulla raffigurazione dei dannati in altri contesti: L. Pasquini, 
Diavoli e inferni nel medioevo. Origine e sviluppo delle immagini dal VI al XV secolo, con 
introduzione di G.M. Anselmi, Il Poligrafo, Padova 2015.
7  G. Valenzano, Giotto inventore di iconografie: ancora sul ciclo degli Scrovegni, in Aspice hunc 
opus mirum. Festschrift on the occasion of Nikola Jaksić’s 70th birthday, a cura di I. Josopić, J. 
Jurković, University of Zagreb, Zagrebu 2020, pp. 407-427.
8  Y. Christie, The Apocalypse, cit., pp. 234-254; Y. Christie, Il Giudizio Universale nell’arte del 
Medioevo, Jaca Book, Milano 2000.
9  C. Frugoni, L’affare migliore di Enrico. Giotto e la cappella degli Scrovegni, Einaudi, 
Torino 2008, p. 237. A. Ladis, The Legend of Giotto’s Wit, cit, n.21, p. 286 per prima richiamò 



Giovanna Valenzano32

pianta medievista ha avanzato un’interpretazione suggestiva, ossia quella di 
identificare la persona maschile risorta con l’ebreo errante, soggetto di una 
diffusa leggenda medievale. Le narrazioni scritte dagli amanuensi, intitolate 
Chronica maiora, raccontano le storie dalla Creazione fino agli anni in cui 
scriveva il compilatore del volume. Tra queste fonti spicca il codice redatto:

dal benedettino Ruggero di Wendover, storico dell’abbazia di Sant’Albans 
in Inghilterra, morto nel 1236, e continuati dal fratello Matteo Paris 
che li integrò con bellissimi disegni di sua mano (Matteo morì nel 1259, 
all’anno 1228 è registrato l’arrivo al monastero del vescovo armeno che 
con l’aiuto dell’interprete del suo seguito poté soddisfare le domande dei 
monaci, relative ad uno strabiliante racconto (che per noi corrisponde 
alla Leggenda dell’ebreo errante) già loro evidentemente noto. Il vescovo 
aveva proprio incontrato e parlato con Cartafilo, «praetorii ostiarius et 
Pontii Pilati» lo aveva colpito con un pugno alla schiena («pepulit eum 
pugno contemptibiliter post tergum») e gli aveva detto beffardo «Vai, vai, 
che aspetti?» («Vade Iesus citius, vade quid moraris?») Cristo, con volto 
severo, gli aveva risposto: «Io vado, ma tu mi aspetterai fino al mio ritorno» 
(«Ego vado et expectabis donec veniam»). Una ciclica morte e resurrezione 
dell’offensore, che giunto ai cento anni tornava ad averne trenta, l’età in cui 
aveva schernito Cristo, destinata a durare fino al Giudizio Universale, aveva 
adempito fino a quel momento la profezia.10

Secondo altre fonti l’ebreo errante avrebbe colpito Cristo durante il cam-
mino della sua passione. Come ebbi modo di scrivere:

Chiara Frugoni identifica quindi Cartafilo nell’uomo accanto al capo 
della scorta mandata da Pilato e ancora nell’uomo che pungola con un 
bastoncino, come si pungola un animale da soma, Cristo che porta la croce 
verso il Calvario, che sarebbe quindi rappresentato alla fine della sua storia, 
dopo essersi convertito con il nome di Giuseppe, e che, pur esercitando le 
virtù, temeva un nuovo incontro con Gesù nel Giudizio Universale. Secondo 
questa dotta interpretazione il fedele avrebbe potuto proiettare la propria 
angoscia di peccatore pentito, ansioso per il proprio destino nella figurina 
che si nasconde, terrorizzato dalla possibilità che Cristo Giudice, ancora irato 
per i suoi gesti, lo condanni alle pene infernali, malgrado la conversione e 
la nuova vita caritatevole.11

Se osserviamo con attenzione la figura alla base della Croce, l’omino, non 
sembra affatto nascondersi, anzi sembra tenerla, per spingerla. Di più, i ca-
pelli dell’omino nudo, che sembra far capolino, trovano corrispondenza con 
la figura di Adamo creato da Dio, dipinto da Giotto nel quadrilobo che affian-
ca il Battesimo di Gesù (fig. 16). Ritengo quindi che qui vi sia la rappresenta-

l’attenzione su questa figura interpretata come l’anima di un dannato che cerca di scappare e 
nascondersi dietro la croce che non ha mai abbracciato con forza nella sua vita.
10  C. Frugoni, L’affare migliore di Enrico , cit. p. 234.
11  G. Valenzano, Giotto inventore di iconografie, cit., pp. 407-427.



I circoncisi e l’immagine di Adamo nell’Inferno di Giotto 33

zione dell’anima di Adamo risorto con la sua carne, con un richiamo figurale, 
tipico della mentalità scolastica, al novello Adamo o secondo Adamo propo-
sto da alcuni padri della Chiesa, a partire da Irnerio, principale esponente 
della teologia cristologica adamitica, che molta fortuna esercitò sul pensiero 
teologico cristiano dal Medioevo ai nostri giorni.12 La mia ipotesi di lettura 
interpretativa delle immagini lega strettamente i dannati dai peni circoncisi 
alla teoria adamitica sulla base dei passi di san Paolo: egli sottolinea l’impor-
tanza della rivelazione di Cristo che permette a chiunque di abbracciare la 
nuova fede, proprio perché l’uomo è stato rinnovato nella carne13. Il mistero 
dell’incarnazione è celebrato il 25 marzo, giorno della consacrazione della 
Cappella degli Scrovegni, in cui la luce colpì proprio l’area con la figurina 
alla base della croce nel 1305, come avviene ancora oggi. San Paolo non solo 
afferma che chi abbraccia la fede rivelata dal Nuovo Testamento è rinnovato 
nella carne, ma sottolinea la necessità, per essere salvati, di esercitare la Cari-
tà. Chi non segue l’insegnamento di Cristo è condannato perché non è stato 
rinnovato nella carne.

Nel mio contributo pubblicato nel 2020 mi sono basata soprattutto sulla 
mia memoria visiva, a partire dagli impressionanti gruppi della Crocifissione 
scolpiti nei primi decenni del XIII secolo in Sassonia e recuperando immagi-
ni diverse con la rappresentazione di Adamo alla base della croce14.

Nelle croci scolpite tedesche Adamo è, tuttavia, raffigurato sempre anzia-
no. Nel Gruppo ligneo di Wechselburg, il vegliardo progenitore, con il capo 
velato (fig. 17), indica con una mano il crocifisso, la medesima mano che 
alla fine del XIX secolo sollevava un calice a raccogliere il sangue di Cristo. 
Un’opera scultorea complessa, giunta a noi dopo molte traversie, ma di cui 
abbiamo anche fotografie precedenti gli eventi bellici, essendo stata pubbli-
cata nel frontespizio di un importante saggio nel 1896.15 

Il richiamo ad Adamo, seppellito sotto il monte, il Golgota, su cui sarà 
infissa la croce di Cristo, è presente in molte Crocifissioni. L’iconografia più 
diffusa è proprio quella del Cranio d’Adamo dipinto in una grotta del Golgo-
ta. Giotto accetta l’iconografia canonica in tutte le sue croci dipinte, il teschio 
si tinge di rosso, per la presenza del sangue di Cristo16. 

12  M. Gagliardi, Cristologia adamitica. Tentativo di recupero del suo significato originario, 
Pontificia Università Gregoriana, Roma 2002.
13  1 Cor 15,22; Phil 3,19.
14  G. Valenzano, Giotto inventore di iconografie, cit., pp. 407-427.
15  P. Weber, Die deutsche Plastik des XIII. Jahrhundert, «Das Museum», I (1896), pp. 49-63.
16  Il cranio nella grotta ai piedi della croce di Cristo è già presente nella Croce dipinta da 
Sotio. Si tratta di un’iconografia canonica, già attestata in avori carolingi e macedoni, come 
nella Crocifissione della placchetta d’avorio bizantino della metà del X secolo conservata nel 
Kestner Museum di Hannover. In generale si veda B. Bagatti, Note sull’iconografia di “Adamo 



Giovanna Valenzano34

Nella Cappella di Santa Maria della Carità, alla Croce lignea dipinta con 
il Cristo crocifisso che si trovava al centro dell’arco trionfale, faceva riscon-
tro la Croce della Resurrezione portata in cielo dagli angeli17. Al cranio del 
Golgota si contrappone Adamo risorto, riscattato dal sacrificio di Cristo. Il 
progenitore, da solo o in coppia con Eva, è stato dipinto e scolpito ai piedi 
della croce in una serie di opere, che permettono di tracciare una vera e pro-
pria tradizione figurativa, di cui mi limito a richiamare gli esempi più famosi. 
In una raffigurazione del Sacramentario di Drogone (c.850) il serpente è at-
torcigliato alla croce che gli schiaccia il capo in segno di vittoria. Nel mano-
scritto del Beatus di Gerona (c. 975) il sangue di Cristo crocifisso cade in un 
calice dipinto sulla croce sotto la quale vi è Adamo, avvolto in bende, disteso 
nel suo sarcofago. Nella placchetta d’avorio esposta al Musée de Beaux-Arts 
di Lione (inv. 4 X 490), raffigurante l’Anastasis, aiuta ad alzarsi Adamo, ac-
compagnato da Eva. La figura in basso è stata interpretata sia come Adamo, 
sepolto nel Golgota, sia come personificazione dell’Inferno. Ma qui si tratta 
appunto della scena dell’Anastasis, dove i temi della Crocifissione e dell’Ana-
stasis stessa sono strettamente interrelati, anche se a livello artistico abbiamo 
poche opere che li colleghino direttamente. Questo avviene nella Croce di-
pinta del Museo di San Matteo a Pisa (inv. 5724): qui, alla base, è raffigurata 
l’Anastasis, con Cristo risorto che solleva dai sepolcri Adamo ed Eva. In un 
trittico in avorio del Metropolitan Museum di New York (X secolo) l’albero 
della croce è conficcato nell’addome di Adamo come assicura l’iscrizione 
greca ο σταυρος εμπαγης εν τη κοιλια του Αδου (croce della resurrezione 
nel ventre di Adamo) incisa sulla superficie dell’avorio. La Croce dei Cloisters 
del 1150c (inv. 63.12, proveniente da Bury St. Edmund, in osso di tricheco, 
esibisce ai piedi della croce Adamo insieme a Eva (fig. 18). I progenitori sono 
raffigurati non come animule ma come persone invecchiate a seguito della 
condanna al lavoro e alla fatica e al parto con dolore, inflitta alla coppia cac-
ciata dal Paradiso Terreste18. Adamo compare anche ai piedi dello straordi-
nario gruppo della crocifissione posto sul Lettner del duomo di Halbestadt19. 

sotto il Calvario”, «Liber Annus. Studii Biblici Franciscani», XXVII (1977), pp. 5-32. 
17  D. Banzato, R. Deiana, Nuovi dati e riflessioni sulla sistemazione della zona absidale nella 
Cappella degli Scrovegni, in La Cappella degli Scrovegni nell’anfiteatro romano di Padova: nuove 
ricerche e questioni irrisolte, a cura di R. Deiana, University Press, Padova 2018, pp. 117-129.
18  S. Esche, Adam und Eva Sündenfall und Erlösung, Schwann, Düsseldorf 1957.
19  Giova ricordare che a Halberstadt è documentato, a partire dal XIV secolo, il dramma 
liturgico incentrato su Adamo (Adamspiel o Jeux d’Adam, nella tradizione francese), cfr. 
A. Odenthal, Liturgie von Frühen Mittelalter zum Zeitalter der Konfessionalisierung, Mohr 
Siebeck, Tubinga 2011, p. 89; B. Gallisti, Erzahltes Welterbe: Zwolf Jahrhunderte Hildesheim, 
Hildesheim, OLMS, Zurich-New York 2015, p. 142 dove l’autore si chiede se l’Adamspiel 
attestato a Halberstadt non possa essere stato recitato anche a Hildesheim, davanti alle 
famose porte bronzee.



I circoncisi e l’immagine di Adamo nell’Inferno di Giotto 35

Il soggetto ricorre in più esemplari di gruppi lignei della Sassonia, in Germa-
nia, posti sopra o a ridosso dell’altare della Croce (ad altarem crucis). Ogni 
fedele, peccatore, può riconoscersi in Adamo: ogni peccato umano, come 
quello originale è riscattato dalla Redenzione. Dagli studi sul pontile Lettner 
del duomo di Magonza sul lato a vista dei fedeli (coram populi) era raffigurato 
il Giudizio Universale, sopra il quale si ergeva la croce trionfale. Sulle vele 
della campata sottostante, che permette l’accesso al coro, tra i costoloni, sono 
raffigurati gli arti del corpo di Adamo. Questa particolare invenzione è stata 
simbolicamente spiegata come un esplicito richiamo al Cosmo (volta), e ad 
Adamo, dal cui corpo si espande la progenie di tutta l’umanità nelle quattro 
direzioni (i costoloni) che formano una X, che è figura della lettera greca 
X (Chi), l’iniziale della parola Cristo20. Lo stesso nome Adam, in aramaico, 
rimanda alle quattro direzioni, per ricordare che da Adamo la progenie si è 
diffusa in ogni parte della terra:

A(natolé) Oriente
D(ysis) Occidente
A (rectos) Settentrione
M (esembreia) Meridione

La credenza che Adamo sia stato redento dalla morte di Cristo ha radici 
complesse per le implicazioni sulla creazione, sulla natura dell’uomo e sulla 
natura di Cristo, assai discusse ancora oggi in ambito teologico21.

In questo contributo desidero verificare questa ipotesi, sulla base di una 
più ampia ricerca condotta sulle fonti ecclesiastiche.

Ho provato a interrogare alcune banche dati provando, e, laddove è pos-
sibile, a inserire il termine “Adam” associato a quello di “Crux, crucis”22. Dei 
72 passi estratti la maggior parte contrappone il Sacrificio di Cristo sulla 
Croce al Peccato di Adamo. Tra essi mi limito a segnalare quelli più signifi-
cativi per il mio assunto. Nei sermoni di Cromazio: 

Non sine causa in loco hoc crucifixus est, ubi corpus Adae sepultum 
adseritur. Ibi ergo christus crucifigitur, ubi Adam sepultus fuerat, ut 
illic uita operaretur, ubi primum mors fuerat operata, ut de morte uita 
resurgeret. Mors per Adam, uita per Christum, qui idcirco et crucifigi pro 

20  E.M. Vetter, Necessarium Adae peccatus, «Ruperto-Carola», XXXIX, 1966, pp. 144-181.
21  F. Orioles, S. Banchieri, J. L Bertolio, Il riscatto di Adamo nella morte di Gesù Cristo, 
LEGAS, Roma 2015.
22  Library of Latin Texts-Series A © Brepols Publishers, Turnhout, 2023 Exported at: 2024-03-
24 17:42. Ringrazio Giovanni Catapano che mi ha aiutato nella ricerca e nell’interpretazione 
dei passi.



Giovanna Valenzano36

nobis dignatus est et mori, ut peccatum ligni ligno crucis deleret, et poenam 
mortis mysterio mortis absolueret23.

L’identificazione del Golgota come luogo di sepoltura di Cristo, sostenu-
ta anche da Cesario di Arles «Etiam hoc antiquorum relatione refertur, quod 
et Adam primus in ipso loco, ubi crux fixa est, fuerit aliquando sepultus; et 
ideo calvariae locus dictus est, quia primum caput generis humani ibi dicitur 
esse sepultum»24 fu invece ferocemente negata da Gerolamo25.

Dalla lettura dei diversi passi troviamo le credenze che portarono alla 
creazione delle iconografie più diffuse. Lo zampillo del sangue misto ad ac-
qua, che sgorga dal fianco di Cristo crocifisso che ridà vita ad Adamo, è 
interpretato come il battesimo. Si afferma che Cristo risorto trae dall’Inferno 
Adamo e lo pone in alto, al primo posto dei risorti. 

L’unico riferimento testuale rintracciato in cui si dice che Adamo deve 
essere dipinto ai piedi del crocifisso è il Liber de doctrina o Libro delle Sen-
tenze.26

Da storica dell’arte ho trovato un appiglio testuale che dà ragione della 
mia interpretazione, ma un esperto di filosofia medievale, in particolar modo 
dei testi di Agostino, come Giovanni Catapano, trova difficile accettare que-
sta interpretazione, che di fatto appare isolata.27

23  Chromatius Aquileiensis, Sermones (CPL 0217 + (M)) sermo : 19, linea : 153.
24  Caesarius Arelatensis, Sermones Caesarii uel ex aliis fontibus hausti (CPL 1008) SL 103, 
sermo: 84, cap.: 5, linea : 17.
25  Hieronymus, Commentarii in euangelium Matthaei (CPL 0590) lib. : 4, linea : 1679 [*] 
propterea autem ibi crucifixus est dominus ut ubi prius erat area damnatorum, ibi erigerentur 
uexilla martyrii; et quomodo pro nobis maledictum crucis factus est et flagellatus et crucifixus, 
sic pro omnium salute quasi noxius inter noxios crucifigitur sin autem quispiam contendere 
uoluerit ideo ibi Dominum crucifixum ut sanguis ipsius super Adam tumulum distillaret, 
interrogemus eum quare et alii latrones in eodem loco crucifixi sint ex quo apparet caluariae 
non sepulchrum primi hominis sed locum significare decollatorum, ut ubi abundauit peccatum 
superabundet gratia; Hieronymus, Epistulae (CPL 0620) epist. : 46, vol. : 54, par. : 3, pag. : 332, 
linea : 3 [*] in hac urbe, immo in hoc tunc loco et habitasse dicitur et mortuus esse Adam 
unde et locus, in quo crucifixus est dominus noster, caluaria appellatur, scilicet quod ibidem 
sit antiqui hominis caluaria condita, ut secundus Adam et sanguis christi de cruce stillans 
primi Adam et iacentis propagatoris peccata dilueret et tunc sermo ille apostoli conpleretur: 
excitare, qui dormis, et exsurge a mortuis, et inluminabit te christus.
26  Script. ord. Grandimont, Liber de doctrina uel Liber sententiarum cap. : 55, linea : 8 Sanctus 
Petrus et alii discipuli Domino moriente contristati sunt, nec in illa tristitia damnum aliquod 
habuerunt, quia bonus fuit intellectus. Propter hoc etiam fit pictura crucis, cum Adam ad pedes 
crucifixi depingitur. Ipse namque designat omnes iustos qui erant in inferno praestolantes 
mortem Iesu ad suam liberationem, multum que sibi placuit cum eam ipse pertulit; propter 
quod Adam leuat manus ad Dominum prae gaudio quod habet, quoniam ipse est in cruce.
27  Giovanni Catapano, studioso di Agostino, che mi ha generosamente dedicato il suo tempo 
per aiutarmi nella ricerca, lettura e inquadramento dei passi, sulla base dei risultati delle 
banche dati, mi ha suggerito di interpretare l’immagine come Simone di Arimatea che porta 
la Croce. Ma i numerosi passi che riprendono l’episodio dell’andata al Calvario, rimandano 



I circoncisi e l’immagine di Adamo nell’Inferno di Giotto 37

Mi auguro che studiosi di aramaico e dell’Antico Testamento possano in-
dividuare ulteriori passi e confortarmi nell’identificare l’immagine di questa 
animula con il corpo di Adamo risorto da Cristo, che ha le sembianze giova-
nili del momento della Creazione, che ha precedenti nella figura del piccolo 
Adamo scolpito nudo (fig. 19) alla base della famosa Croce donata nel 1063 da 
Fernando e Sancha alla Collegiata di San Isidoro di Leon, oggi conservata al 
Museo Arcqueològico Nacional di Madrid (inv. 52.340), o nelle immagini di 
animula di Adamo in croci di Limoges esposte al Louvre (fig. 20). 

Tenendo conto che la produzione limosina nel suo apogeo (1190-1215) 
consta di 400 esemplari censiti, con ampia vastità di diffusione sia a Nord 
(fino alla Scandinavia) e a Sud (nell’isola di Cipro) e anche il Veneto, come 
testimonia l’esemplare conservato al Museo Diocesano di Padova con la Ma-
iestas Domini, proveniente da Monselice, si comprende come il soggetto di 
Adamo risorto ai piedi della Croce potesse essere ben attestato nel Medioe-
vo28.

appunto a questa diffusissima iconografia del Cristo portacroce, ma, a mia conoscenza, non vi 
è alcuna immagine né nella tradizione orientale né in quella occidentale, che raffiguri Simone 
di Arimatea ai piedi del Crocifisso. 
28  Adamo si protende verso Cristo crocefisso dal suo sepolcro ai piedi della croce nella placca 
della legatura di inizio XIII secolo (Inv. OA 6173), in alcune placche di croci (inv. OA 941; OA 
10016; MRR 249) in quella di Garnerius (Inv. OA 6278) in quella di Bonneval (Paris, Musée 
National du Moyen Age, Thermes de Cluny, Inv Cl. 22888). In generale sulla produzione 
limosina si rimanda a M. Gauthier, Émaux méridionaux. Catalogue international de l’Œuvre 
de Limoges. Tome I, L’époque romane, Éditions du CNRS, Paris, 1987; Corpus des émaux 
méridionaux. Catalogue international de l’Œuvre de Limoges. Tome II. L’apogée 1190-1215, a 
cura di É. Antoine, D. Gaborit-Chopin, Éditions du CNRS, Paris, 2011.





Andrea Nante
Museo Diocesano di Padova

Il Paradiso di Giusto: visione e promessa  
della Gloria celeste

Il ciclo dipinto da Giusto de’ Menabuoi per il Battistero della Cattedrale, culminante 
con la raffigurazione del Paradiso nella cupola, struttura architettonica sacrale signi-
ficante il cosmo, è frutto di un progetto unitario di riqualificazione dell’antico edifi-
cio battesimale. Nel programma decorativo messo a punto da Giusto de’ Menabuoi, 
probabilmente dai canonici del Capitolo e da Fina Buzzacarini stessa, reale commit-
tente del ciclo pittorico, la volta diviene imprescindibile incipit e sguardo finale di 
un’esperienza immersiva che introduce alla fede cristiana. In ambito catecumenale 
e nella liturgia battesimale richiama la parte finale del Simbolo apostolico, premessa 
irrinunciabile per Fina che, prevedendo qui il proprio sepolcro, si pone nella prospet-
tiva escatologica di ogni battezzato, attendendo di partecipare alla Gloria celeste; 
fine ultimo accompagnato anche all’intento celebrativo della Signoria stessa che si 
presenta al cospetto di Cristo, della Vergine, di sante e santi per chiederne il favore 
e la legittimazione. 

Parole chiave : Giusto, Paradiso, Battistero, Visione, Gloria

Il Paradiso e la sua rappresentazione nel Battistero della Cattedrale pa-
dovana (fig. 21), fanno parte di un progetto unitario che nella seconda metà 
del Trecento vede ridisegnato con forme nuove l’antico edificio battesimale1. 

1  Per ragioni di spazio, non posso ripercorrere l’estesa bibliografia dedicata agli affreschi 
del battistero padovano, mi limito pertanto a citare i principali contributi: S. Bettini, Giusto 
de’ Menabuoi e l’arte del Trecento, Le Tre Venezie, Padova 1944; Idem, Le pitture di Giusto de’ 



Andrea Nante40

L’inserimento della cupola, già elemento simbolico cosmico, come interven-
to architettonico accoglie in nuce la rappresentazione del Paradiso e ne rende 
possibile la visione e la percezione nello spazio reale della liturgia (fig. 22).

Non sono ancora del tutto chiarite le fasi costruttive dell’edificio che 
ospita il ciclo trecentesco dipinto da Giusto de’ Menabuoi. I recenti interven-
ti di restauro sulle superfici murarie esterne offrono solo qualche contributo 
sulle aperture e il collegamento meridionale con la Cattedrale nel primo Tre-
cento; futuri lavori di scavo nell’area potrebbero invece gettare luce ulteriore 
sul complesso battesimale in età altomedievale e nei primi secoli del secondo 
millennio2.

Tenuto conto delle diverse ipotesi, vi è più di un dato di evidenza a com-
provare la costruzione delle due cupole, quella maggiore e quella più piccola 
sulla scarsella aggettante, in anni vicini all’intervento pittorico predisponen-
do quindi un nuovo assetto in funzione della “ridestinazione” del battistero 
quale mausoleo di Fina e Francesco il Vecchio da Carrara.

Potremmo addirittura avanzare l’ipotesi che Giusto de’ Menabuoi abbia 
avuto una parte nel ridisegnare la nuova facies: la stretta coerenza dell’in-
tera decorazione, del suo dispiegarsi sulle superfici interne, con l’impianto 
architettonico potrebbe far pensare a un ruolo di collaborazione dello stesso 
Giusto nella riformulazione dei volumi.

A partire dalla forma architettonica del Battistero ma soprattutto nel pro-
gramma decorativo sono molti i richiami al Paradiso, alla sua raffigurazione, 
all’idea della Gerusalemme celeste. Ne prendiamo in considerazione soltanto 
i principali.

Menabuoi nel Battistero del Duomo di Padova, Cassa di Risparmio di Padova e Rovigo e Neri 
Pozza, (Saggi e studi di Storia dell’arte 3) Padova 1960; C. L. Ragghianti, Problemi padovani: 
Battistero, Cappella Belludi, «Critica d’Arte», 8 (1961), 45, pp.1-15; Giusto de’ Menabuoi nel 
Battistero di Padova, a cura di A.M. Spiazzi, Ministero per i Beni Culturali e Ambientali, 
Soprintendenza ai Beni Artistici e Storici del Veneto, Cassa di Risparmio di Padova e Rovigo, 
Edizioni Lint, Trieste 1989; B. G. Kohl, Fina da Carrara, née Buzzacarini: consort, mother, and 
patron of art in Trecento Padua, in Beyond Isabella, a cura di S. E. Reiss, D. G. Wilkins, Truman 
State University Press, Kirksville 2001, pp. 19-35; A. DERBES, Ritual, Gender & Narrative in 
Late Medieval Italy. Fina Buzzaccarini and the Baptistery of Padua, Turnhout, Brepols 2020.
2  G. Lorenzoni, L’architettura, in Giusto de’ Menabuoi nel Battistero, cit., pp. 31-39; Idem, 
La struttura duecentesca, in Padova per Antenore. Atti della giornata di studio tenutasi il 14 
dicembre 1989 presso il Museo Civico Archeologico agli Eremitani e altri interventi, a cura 
di G. Zampieri, introduzione di L. Braccesi, Padova 1990, pp. 71-77; G. P. Brogiolo, Alle 
origini del complesso episcopale di Padova: nuovi dati dallo scavo nel “Chiostro dei Canonici”, 
La cattedrale di Padova, a cura di G. Zampieri (Le chiese monumentali padovane, 5) “L’Erma” 
di Bretschneider, Roma 2016, pp. 135-150; in attesa della pubblicazione delle ultime scoperte.



Il Paradiso di Giusto: visione e promessa della Gloria celeste 41

La cupola

La cupola, il cui significato sacrale fin dall’antichità è noto simbolo della 
volta celeste, anche in questo caso è da intendersi forma e misura del sacro, 
ne viene a coincidere la dimensione soprannaturale3.

Nella formulazione medievale, e in particolare gotica, dello spazio sacro, 
in cui non era prevista una separazione tra spazio umano e spazio divino, la 
cupola, che rappresenta la forma visibile del mondo celeste, non fungeva da 
elemento di chiusura rispetto al mondo finito, terrestre, favoriva piuttosto 
l’unificazione spaziale tra i due ambiti. Questo obiettivo veniva raggiunto 
anche attraverso l’uso della luce, che contribuiva a creare un senso di conti-
nuità e di connessione tra i diversi livelli dello spazio sacro. L’incontro con 
il divino avveniva progressivamente, lungo le pareti solitamente bianche, 
guidato dalla luce proveniente dalle vetrate policrome, che illuminava e sot-
tolineava il percorso spirituale.

Chi ripensa lo spazio interno del Battistero, alla sua impaginazione de-
corativa guarda sicuramente a modelli esistenti a quel tempo, specie a quelli 
non lontani da Padova, e un riferimento fu sicuramente la Basilica marcia-
na con il suo battistero e l’insieme di cupole rivestite di mosaici d’oro4. In 
modo particolare qualche suggerimento doveva provenire alla committenza 
e a Menabuoi dalla cupola orientale (dei Profeti o dell’Emanuele), o da quella 
della Genesi dell’Atrio (fig. 23). Tuttavia, le scelte condotte a Padova sembra-
no allontanarsi dalla tradizione lagunare di matrice bizantina, mostrando di 
optare per una composizione più “accessibile”, diremmo oggi, senza togliere 
nulla alla dimensione metafisica. E questo adottando soluzioni e accorgimen-
ti figurativi e prospettici che suggeriscono uno sviluppo ascendente, a parti-
re dalla base della tribuna su cui siede la prima fila di santi dell’empireo, che 
si articola in seggi a sporgenza alternata, restituiti prospetticamente (fig. 24). 
La profondità ascensionale sarebbe sostenuta da un leggero digradare delle 
figure, mentre l’impostazione prospettica, di difficile resa su una superficie 
così ampia e circolare, sarebbe ottenuta raggruppando a piccoli gruppi di due 
o tre i personaggi e suggerendo leggere torsioni delle figure5.

3  S. Piazza, Allo zenit della cupola. L’eredità dell’oculus nell’arte cristiana fra Medio Evo latino 
e Bisanzio, (Medioevo Mediterraneo), Campisano Editore, Roma 2018.
4  O. Demus, The Mosaics of San Marco in Venice, 4 voll., Chicago, London 1984; D. Pincus, 
Venice and its Doge in the Grand Design: Andrea Dandolo and the fourteenth-century Mosaics 
of the Baptistery, in San Marco, Byzantium, and the Myths of Venice, a cura di H. Maguire, R. 
S. Nelson, Dumbarton Oaks Research Library and Collection, Washington 2010, pp. 245-271.
5  L. Baggio, Sperimentazioni prospettiche e ricerche scientifiche a Padova nel secondo Trecento, 
«Il Santo», XXXIV, 1994, 2-3, pp. 173-232.



Andrea Nante42

Giusto interviene con un programma fittamente decorativo, solo appa-
rentemente contraddittorio rispetto a un’architettura di candide superfici 
che favorisce l’elevazione dello sguardo secondo principi filosofici e regole 
ottiche. Soluzioni attentamente studiate che derivano a Giusto dagli ambien-
ti scientifici padovani contemporanei concorrono a tale scopo, favorendo 
l’esperienza immersiva assecondata dalla pratica liturgica. Le cornici con 
trafori prospettici, la profondità dello spazio dipinto attraverso un certo illu-
sionismo delle architetture, la sequenza delle immagini secondo un orienta-
mento verticale, l’introduzione nelle scene dipinte di forme ascendenti come 
le scale, sono espedienti. Gli stessi soggetti raffigurati secondo disposizioni e 
relazioni che a noi non sempre sono manifesti.

In tutto ciò non va trascurato però il ruolo della luce naturale e la sua 
immissione nei volumi interni, che orienta e guida lo sguardo dal basso verso 
l’alto, dalla penombra alla luce con un significato teologico teofanico ben 
preciso. Le finestre sui lati orientale e meridionale, che aggettano luce sulla 
parete occidentale con l’Annunciazione e il sepolcro di Fina (fig. 25), e le 
aperture sul tamburo con gli sguinci, che consentono di illuminare il Paradi-
so, oltre allo stesso tamburo e alla monumentale Crocifissione. Aperture che 
con luminosità progressiva conducono lo sguardo verso l’alto dell’osservato-
re che entra nello spazio sacro, condotto dai sottinsù di cornici e modanature 
che disegnano l’interno dei volumi, insieme alle finte architetture che, grazie 
all’uso accorto del chiaroscuro, rispondono a una precisa esigenza di illusio-
nismo e che spiegano l’impostazione spaziale di fondo dell’artista. Sono mez-
zi frutto di conoscenze prospettiche che il pittore mostra di aver acquisito6.

Per Giusto quella del Battistero è l’impresa certamente più complessa 
che dovette affrontare, anche dal punto di vista tecnico7.

La cupola abbinata a un battistero

Si è detto della cupola quale rappresentazione del cielo fin dall’antichità. 
In continuità, questa interpretazione, fin dai primi secoli del cristianesimo 
viene associata agli spazi battesimali, cercandone in un certo senso i fonda-
menti teologici. Cirillo di Gerusalemme (m.386), rivolgendosi ai catecumeni, 
sembra descrivere la cupola di una chiesa dicendo: «Volgi l’occhio della tua 

6  A. M. Spiazzi, Giusto a Padova. La decorazione del Battistero, in Giusto de’ Menabuoi nel 
Battistero di Padova, cit., pp. 83-127; Baggio, Sperimentazioni prospettiche, cit.
7  F. D’arcais, La decorazione a fresco, in La cappella del beato Luca e Giusto de’ Manabuoi 
nella Basilica di Sant’Antonio, Padova 1988, pp. 51-75, in part. pp. 60-61.



Il Paradiso di Giusto: visione e promessa della Gloria celeste 43

mente verso l’alto: immagina i cori di angeli e Dio, il Signore di tutte le cose... 
e i Troni e le Dominazioni che celebrano la liturgia celeste». Il vescovo gero-
solimitano richiama l’immagine della Corte celeste, visibile al cristiano per-
ché i cieli con il battesimo si aprono come si sono aperti a Cristo nel Giorda-
no. Secoli dopo il francescano Bonaventura da Bagnoregio (1217/1221-1274) 
riprende l’immagine dell’apertura del cielo per ribadire il pensiero secondo 
cui con il potere del battesimo di Gesù si apre la porta del regno dei cieli 
per far entrare i battezzati. Un’idea antica che trova felice espressione nella 
cupola di Padova in cui la grande assemblea di angeli e santi con la Vergine 
attorno a Cristo (fig. 26) si rivelano agli occhi dei terreni, una manifestazione 
del divino che nella relazione liturgica interpretativa rimanda all’episodio 
teofanico del Battesimo di Gesù. Posta al centro della parete meridionale, nel 
registro mediano tra le due finestre, la scena si evidenzia e si “trasforma” gra-
zie agli effetti della luce diurna che in certe condizioni e in alcuni momenti 
della giornata ne rendono addirittura impossibile la visione. Suppongo che 
l’effetto sia stato calcolato perché altrimenti non si spiegherebbe il motivo 
per cui una delle scene principali del ciclo, vorrei dire la costituiva, sia stata 
destinata a quella posizione. Nel gioco di luci, naturale e soprannaturale, la 
visione celeste nella cupola, in questo senso, con l’apertura dei cieli” ai cre-
denti, così ben chiarita nei Sacramentari in uso a quel tempo, viene a essere 
conseguenza del battesimo di Cristo, dell’essere quindi cristiani.

Moltitudine: aspetto comunitario del sacramento

Il solenne rituale, che tradizionalmente, in precise circostanze, prevedeva 
la celebrazione del sacramento in gruppo, assumeva un significato pubblico: 
si ribadiva l’ingresso nella comunità cristiana. Ancora una volta ci viene in 
soccorso la scena del Battesimo di Gesù e la sua inconsueta iconografia che 
vede l’evento non più intimo come fissato dalla tradizione orientale e ripreso 
dallo stesso Giotto nella Cappella Scrovegni, bensì aperto a coloro che ave-
vano assistito poco prima alla predicazione del Battista, senza soluzione di 
continuità, alla presenza dei due discepoli che al posto degli angeli reggono 
le vesti di Gesù. La comunità dei fedeli che prendeva parte al rito, dispo-
nendosi nello spazio attorno al fonte veniva a costituire un riflesso di quella 
celeste che nel suo insieme diventava modello per il singolo e la comunità 
stessa. La fitta schiera di santi e sante, di angeli nei loro gradi, ordinata in 
cerchi concentrici, che affianca la Vergine e circonda Cristo, così articolata 
e composta era simbolo di armonia. Essendo il battistero un luogo pubblico, 



Andrea Nante44

oltre che religioso, di riconoscimento civile, specie in età tardomedievale, 
l’assise celeste andava a rappresentare un richiamo ai valori della concordia 
e dell’armonia utili in una società gerarchizzata governata da poteri centrali. 
L’omeletica contemporanea insisteva sui temi della giustizia e del perdono. 
Antonio da Padova nei suoi Sermoni, commentando Paolo, esortava i fedeli 
ad amare i propri vicini, ricordando loro l’essere tutti battezzati in Cristo: 

Quanti siamo stati battezzati in Cristo Gesù, siamo stati battezzati nella sua 
morte. Per mezzo del battesimo siamo stati dunque sepolti insieme con lui 
nella morte, perché come «Cristo fu risuscitato dai morti per mezzo della 
gloria del Padre, così anche noi possiamo camminare in una vita nuova […] 
Parimenti dobbiamo offrire al prossimo il nostro amore». Come Cristo, dopo 
la sua risurrezione, apparve ai discepoli e cambiò la loro tristezza in gioia, 
così noi, risorgendo dalle opere di morte alla gloria del Padre, dobbiamo 
rallegrarci con il prossimo e camminare insieme nella vita nuova. E qual è la 
vita nuova se non l’amore e la carità verso il prossimo?8.

Nel Trecento a Padova, come in altre città, i residenti si raccoglievano in 
Cattedrale e nel suo battistero più volte durante l’anno. Anticamente il bat-
tesimo si celebrava due volte l’anno: nelle veglie di Pasqua e Pentecoste. Con 
il passaggio del battesimo agli infanti nel corso del Trecento si continuava 
ad amministrare il battesimo il Sabato Santo e nella veglia di Pentecoste e 
talvolta in altre occasioni, mantenendo il carattere pubblico e comunitario. 
Secondo quanto riportato nel Liber Ordinarius della Chiesa padovana, vi era-
no però altri momenti in cui i fedeli si recavano in Battistero: la mattina di 
Pasqua durante la messa era prevista una processione con incensazione del 
fonte, e si ritornava poi ai Vespri dello stesso giorno9. Una tappa al Battistero 
era prevista nelle processioni della festa della Purificazione della Vergine, 
nella festa dell’Ascensione, in quella di San Giovanni Battista e in altre oc-
casioni.

8  S. Antonio, Sermoni, Domenica VI dopo Pentecoste, 6); Sui Sermoni di Antonio rimando a E. 
Lombardo, I sermones de sancto Antonio tra XIII e XIV secolo. Status quaestionis ed edizione del 
sermone Venezia, Lat. Z, 158 (1779), ff. 120v-122v, «Il Santo», 52 (2012); Eadem, Parole e scritture 
per costruire un santo. Sant’Antonio dei frati minori nei sermoni medievali (1232-1350), Centro 
Studi Antoniani, Padova 2022.
9  Si veda A. Lovato, Le processioni della cattedrale di Padova nei secoli XIII-XVI, in Il Liber 
ordinarius della Chiesa padovana, a cura di G. Cattin e A. Vildera; con contributi di A. Lovato 
e A. Tilatti, Istituto per la storia ecclesiastica padovana, Padova 2002, pp. CIX-CLXXII.



Il Paradiso di Giusto: visione e promessa della Gloria celeste 45

Il Paradiso di Fina, promessa di eternità

La scelta che compie Fina Buzzacarini di eleggere il Battistero quale luo-
go di sepoltura è da leggere sicuramente in un orizzonte teologico battesima-
le che associava fin dai tempi antichi lo spazio sacro di un battistero e del suo 
fonte al rito funerario. Non era infatti insolito che all’interno di questi luoghi 
vi fossero sepolti personaggi più o meno illustri. Il passo di Paolo nella lette-
ra ai Romani (6,3-5) sembra offrirne le ragioni: 

Vi siete dimenticati che il nostro battesimo unendoci a Cristo ci ha uniti alla 
sua morte? Per mezzo del battesimo che ci ha uniti alla sua morte, siamo 
dunque stati sepolti con lui, affinché, come Cristo è risuscitato dai morti 
mediante la potenza gloriosa del Padre, così anche noi vivessimo una nuova 
vita. Infatti, se siamo stati totalmente uniti a lui con una morte simile alla 
sua, lo saremo anche con una risurrezione simile alla sua.

Il sepolcro di Fina fatto erigere sulla parete occidentale, in corrispon-
denza dell’ingresso allo spazio battesimale, si inserisce nell’asse principale 
orientato di porta - fonte - altare, divenendo parte integrante del ciclo pitto-
rico, anzi dovremmo dire della storia della Salvezza. Nella sua tomba, di cui 
rimangono l’arcosolio e la lunetta affrescati da Giusto, Fina è rappresentata 
mentre viene accompagnata alla presenza della Vergine con il Bambino Gesù 
in trono, da Giovanni Battista, da Giovanni Evangelista, dai santi patroni di 
Padova e di altri che, insieme, ritroviamo nella grande assemblea celeste (fig. 
25). Una moltitudine di angeli pare accogliere l’anima di Fina alla Trinità, in 
attesa di giudizio nell’ultimo giorno, della Resurrezione della carne e della 
gloria eterna, come recita l’ultimo articolo del Credo. In ambito catecume-
nale e nella liturgia battesimale il Paradiso richiama proprio la parte finale 
del Simbolo apostolico, la professione di fede consegnata al catecumeno e 
recitata dallo stesso o da coloro che lo accompagnano. È l’espressione di fede 
che diviene premessa irrinunciabile per ogni battezzato e anche per Fina che, 
prevedendo qui il proprio sepolcro, si pone nella prospettiva escatologica di 
ogni cristiano; certo, fine ultimo accompagnato anche all’intento celebrativo 
della Signoria stessa che si presenta al cospetto di Cristo, della Vergine, di 
sante e santi per chiederne il favore e in un certo senso la legittimazione. Per 
comprendere appieno struttura e significato di questa raffigurazione, non 
ancora del tutto chiariti, sarà bene ricostruire il contesto culturale e religioso 
padovano del tempo. Come dimostrano i contributi qui raccolti, le recenti 
proposte di Anne Derbes possono arricchirsi di altre importanti considera-
zioni10.

10  A. Derbes, Ritual, Gender, cit. 





Cristina Guarnieri
Università degli Studi di Padova

Il Paradiso di Giusto de’ Menabuoi

Attorno al 1370 Giusto de’ Menabuoi giunge a Padova dai territori lombardi e divie-
ne in poco tempo uno dei maestri più importanti della corte carrarese. Nel 1375 egli 
si trasferisce nella contrada padovana della Scalona, avvicinandosi alla sede del suo 
prossimo importante cantiere: la decorazione ad affresco del Battistero della Catte-
drale, trasformato in mausoleo familiare da Fina Buzzaccarini, moglie di Francesco 
il Vecchio da Carrara. Il programma iconografico prevede l’illustrazione della storia 
della Salvezza, un tema strettamente connesso, da una parte, allo svolgimento del 
rito battesimale, e dall’altra alla presenza, sopra la porta di ingresso principale, della 
tomba di Fina. L’intervento è dedicato al Paradiso nella cupola, che reca al centro il 
Cristo pantocratore, mentre in una serie di cerchi concentrici si dispongono angeli, 
santi e beati. Attraversa i cieli paradisiaci la figura della Vergine orante, che svolge 
il ruolo di mediatrice dell’umanità presso Dio e accoglie gli eletti, tra cui in primis la 
stessa Fina, raffigurata nella lunetta sopra il sarcofago nella scena della commendatio 
animae. Di tale raffigurazione si analizzeranno le scelte iconografiche e la struttura 
compositiva, in relazione alle fonti esegetiche e alla cultura figurativa dell’epoca.

Parole chiave: Paradiso, Giusto de’ Menabuoi, iconografia, Battistero

La decorazione del Battistero della Cattedrale di Padova, con la grandiosa 
cupola raffigurante il Paradiso (fig. 26), si può considerare il capolavoro della 
maturità artistica di Giusto de’ Menabuoi, pittore fiorentino d’origine ma 
giunto a Padova dai territori lombardi attorno al 1370. Non è ancora chiaro 
se la commissione dell’impresa pittorica si debba a Fina Buzzacarini, moglie 



Cristina Guarnieri48

di Francesco il Vecchio da Carrara, che già in vita scelse l’edificio, destinato 
ai riti battesimali, come sede per la propria sepoltura, o se i responsabili 
siano da riconoscere nei suoi esecutori testamentari, tra cui vi era l’illustre 
consorte, morto più tardi nel 13931. 

Nel suo testamento del 22 settembre 1378, infatti, Fina dà disposizioni 
circa la collocazione all’interno dell’edificio della sua arca sepolcrale, che do-
veva essere “onorabile” e adeguata al suo rango, ma non ne specifica l’esatta 
sistemazione2. Nondimeno, essa si trovava, prima della damnatio memoriae 
inflitta ai Carraresi dal governo veneziano, sotto la sua figura inginocchiata 
davanti alla Vergine, e sopra la porta d’ingresso principale riservata ai cano-
nici3. Fina dispone inoltre per un lascito vincolato destinato alla manuten-
zione della cappella e al pagamento di due presbiteri incaricati di celebrare 
messe giornaliere per la salvezza della sua anima, nonché di utilizzare i suoi 
argenti, il vestiario e altri effetti personali ‟ad ornatum et pro ornamentum 
ipsius Capelle et altaris in ea existentis”. Difficile pertanto asserire se con il 

1  Per la biografia di Giusto de’ Menabuoi, è ancora valido il saggio di B.G. Kohl, Giusto de’ 
Menabuoi e il mecenatismo artistico in Padova, in Giusto de’ Menabuoi nel Battistero di Padova, 
a cura di A.M. Spiazzi, Lint, Trieste 1989, pp. 13-30; si veda inoltre A. L. Casero, Justus Pinxit. 
Nuove prospettive di ricerca e problemi aperti sull’attività lombarda di Giusto de’ Menabuoi, 
Scalpendi, Milano 2017, pp. 19-21. Per la decorazione affrescata del Battistero e sulla figura di 
Fina Buzzacarini come committente, si vedano i seguenti contributi: M. Plant, Patronage in 
the Circle of the Carrara Family: Padua, 1337-1405, in Patronage, Art, and Society in Renaissance 
Italy, a cura di F. W. Kent, P. Simons, J. C. Eade, Clarendon Press, Oxford 1987, pp. 177-
199; A. M. Spiazzi, Giusto a Padova. La decorazione del Battistero, in Giusto de’ Menabuoi nel 
Battistero di Padova, cit., pp. 83-127; C. Bellinati, Iconografia e teologia negli affreschi del 
battistero, in Giusto de’ Menabuoi nel Battistero di Padova, cit., pp. 41-82; C. Warr, Painting in 
Late Fourteenth-Century Padua: The Patronage of Fina Buzzacarini, «Renaissance Studies», 10, 
1996, 2, pp. 139-155; B. G. Kohl, Fina da Carrara, née Buzzacarini: consort, mother, and patron 
of art in Trecento Padua, in Beyond Isabella, a cura di S. E. Reiss, D. G. Wilkins, Truman State 
University Press, Kirksville 2001, pp. 19-35; Idem, Competing Saints in Late Medieval Padua, 
edited by John E. Law, in Venice and the Veneto during the Renaissance. The Legacy of Benjamin 
Kohl, a cura di M. Knapton, J.E. Law, A.A. Smith, Firenze University Press, Firenze 2014, pp. 
323-366; A. Derbes, Ritual, Gender & Narrative in Late Medieval Italy. Fina Buzzacarini and 
the baptistery of Padua, Brepols, Turnhout, Belgium 2020; L. Bourdua, “Qui locus vocatur el 
batisterio”: Space, Liturgy and Multiple Vantage Points: the Frescoes of the Baptistery of Padua 
by Giusto de’ Menabuoi, in Gli spazi del sacro nell’Italia medievale, a cura di F. Massaccesi, G. 
Valenzano, con la collaborazione di G. del Monaco, Bologna University Press, Bologna 2022, 
pp. 327-353.
2  Padova, Archivio di Stato, Archivio Notarile, b. 35. Fina sarebbe deceduta poco dopo, il 4 
ottobre 1378. Cfr. G. e B. Gatari, Cronaca carrarese, confrontata con la redazione di Andrea 
Gatari, aa. 1318-1407, a cura di A. Medin e G. Tolomei, I, in Rerum Italicarum Scriptores, tomo 
17.1.1-2, S. Lapi, 1909-1929, pp. 158-159.
3  Cfr. B.G. Kohl, Giusto de’ Menabuoi e il mecenatismo artistico, cit., pp. 24-26, doc. 8; Idem, 
Last Will and Testament of Fina da Carrara, 1378, in Major Problems in the History of the Italian 
Renaissance, a cura di B.G. Kohl, A. Andrews Smith, D.C. Heath and Co., Lexington 1995, pp. 
337-342.



Il Paradiso di Giusto de’ Menabuoi 49

termine “ornamentum” ci si riferisca al ciclo realizzato da Giusto o semplice-
mente ai paramenti o oggetti liturgici necessari allo svolgimento delle messe. 
A fronte di questa incertezza circa gli estremi cronologici dell’intervento 
pittorico, la maggioranza degli studiosi suggerisce comunque una datazione 
compresa tra il 1375, quando Giusto risulta abitante nella contrada Scalona, 
non lontano dal Duomo, e il 1378, prima della redazione delle ultime volontà 
della committente4.

Il programma iconografico, senza dubbio concepito da un dotto teologo, 
illustra la storia della Salvezza attraverso l’avvento e il sacrificio di Cristo, 
e prevede la raffigurazione del Paradiso nella grande cupola, degli episodi 
dell’Antico Testamento nel tamburo (dalla Genesi alle Storie di Giuseppe), e 
del Nuovo Testamento sulle pareti, con le Storie della Vergine e di Cristo (Vita, 
Morte, Resurrezione, Trasfigurazione, Ascensione, Pentecoste). Infine, sulla 
parete settentrionale si svolgono scene del santo titolare dell’edificio, san 
Giovanni Battista, mentre nell’abside, attorno al polittico che orna l’altare, 
licenziato dallo stesso pittore, è rappresentato un complesso ciclo dedicato 
all’Apocalisse di san Giovanni Evangelista.

Domina il Paradiso, al centro della cupola, la maestosa figura del Cristo 
Pantocratore (fig. 27), che reca in mano il libro con l’iscrizione tratta dal ca-
pitolo ventiduesimo del testo giovanneo (22:13), «Ego sum alpha et omega, 
primus et novissimus, principium et finis». Dentro e fuori l’empireo, rappre-
sentato dai colori dell’iride, si dispongono due schiere di angeli a sei ali: i se-

4  A sostegno di questa tesi, si consideri il fatto che Fina compare tre volte all’interno del ciclo, 
nella lunetta sopra la tomba nell’atto della commendatio animae, nella scena con Cristo di 
fronte a Pilato (secondo Plant, Patronage in the Circle of the Carrara, cit. p. 190) e nella Nascita 
del Battista, insieme alle sue tre figlie, una circostanza quest’ultima che ha peraltro sollecitato 
un proliferare di Gender Studies, legati all’evento importante nella vita di una donna della 
maternità, e più in generale al ruolo di Fina nella gestione delle risorse e nella redazione del 
programma iconografico. Si consideri inoltre che il 26 aprile 1375, Giusto si era già trasferito 
nella contrada Scalona, a sud del Duomo, ed aveva ricevuto la cittadinanza padovana per 
decreto di Francesco il Vecchio da Carrara, mentre nel gennaio 1377 si sposta nella stessa 
contrada del Duomo, dove il 18 agosto del medesimo anno compra una casa. Cfr. B.G. Kohl, 
Giusto de’ Menabuoi e il mecenatismo artistico, cit., p. 14, pp. 23-24, docc. 3, 5, 7. Nel suo volume 
monografico, Anne Derbes (Ritual, Gender & Narrative, cit., pp. 20, 30, nota 17), retrodata 
la fase progettuale al 1373, quando vennero a suo dire effettuate le modifiche strutturali 
dell’edificio e la costruzione e installazione delle tombe. Come scrive Kohl (Fina da Carrara, 
née Buzzacarini, cit., p. 26) un altro dato importante di cui tener conto è che nel novembre del 
1376 la città di Firenze restituì a Fina una cospicua somma di denaro di 10.000 ducati, avuta in 
prestito cinque anni prima, che potrebbe essere stata utilizzata per dare avvio all’ambiziosa 
impresa decorativa del Battistero. Tuttavia, l’ambiguità circa la presenza degli affreschi al 
momento del testamento e l’esatta collocazione della sepoltura lasciano ipotizzare anche 
una data più inoltrata, dopo la morte della testatrice: sono di questa opinione H. Saalman, 
Carrara Burials in the Baptistery of Padua, «Art Bulletin», 69, 1987, pp. 376-394: 381-382, e J. 
Poeschke, Wandmalerei der Giottozeit in Italien 1280-1400, Hirmer, Munich 2003, pp. 404-408.



Cristina Guarnieri50

rafini in rosso, ossia gli angeli che stanno al cospetto e che ardono dell’amore 
di Dio5, e i cherubini in blu, che hanno una perfetta conoscenza di Dio e che 
ne riflettono la luce celeste6. 

Le fonti bibliche non definiscono le teorie degli angeli in nessun punto 
preciso, ma i loro nominativi e le loro differenti funzioni sono citati in molti 
passi dell’Antico e del Nuovo Testamento. Su di essi si soffermano i Padri 
della Chiesa nel corso del IV secolo (ad esempio sant’Agostino nel De genesi 
ad litteram7 e nel De civitate Dei8), trattando dell’esistenza e dell’essenza 
delle entità celesti9. La tradizione esegetica patristica fu quindi accolta dal 
teologo e filosofo neoplatonico siro noto come pseudo-Dionigi l’Areopagita, 

5  Sulle definizioni, le caratteristiche degli ordini angelici e sui loro ministeri, vedi G. 
Davidson, A Dictionary of Angels. Including the fallen angels, The Free Press, New York 1967; 
New Catholic Encyclopedia, New York 1967, voce Angels, pp. 506-519; J. Daniélou, The Angels 
and Their mission. According to the Fathers of the Church, The Newman Press, Allen, Texas 
1957; D. Keck, Angels & Angelology in the Middle Ages, Oxford University Press, New York, 
Oxford 1998, in part. pp. 58-70. I Serafini costituiscono il più alto ordine angelico, circondano 
il trono della Gloria e cantano incessantemente il Trisagion angelico («santo, santo, santo»). 
Sono gli angeli dell’amore, della luce e del fuoco, e il loro nome deriva dalla parola ebraica 
seraph, che significa “ardente”. Nelle Scritture essi compaiono in Isaia 6:2-7.
6  I Cherubini sono citati invece in più passi della Bibbia (Genesi 3:24; Esodo 25:18-22, 37:6-9; 
Numeri 7:89; Samuele I 4:4; Re I 6:23-28, 8:6-7; Salmi 18:10, 80:1, 99:1; Isaia 37:16 e Ezechiele 
10:3-22). L’etimologia è discussa, ma si è d’accordo nel ricollegarla all’accadico karabu, 
con il significato di “benedire”; i teologi medievali invece traducono la parola cherub con il 
significato di “pienezza della conoscenza”. Nel libro di Ezechiele ognuno dei quattro cherubini 
ha quattro ali e quattro facce (il “tetramorfo”). Il passo è ampiamente commentato da Gregorio 
Magno nelle omelie su Ezechiele: San Gregorio Magno. Omelie su Ezechiele/1, a cura di V. 
Recchia, Introduzione di V. Recchia, Traduzione e Prefazione di E. Gandolfo, Città Nuova 
Editrice, Roma 1992, omelie III, pp. 134-153 («Opere di Gregorio Magno», III/1).
7  Nel De Genesi ad litteram, Agostino affronta il tema angelico in diversi punti dei XII libri di 
cui la Genesi è composta, come ad esempio nei libri: ii, viii, 16-18, iv, xxiv, 41-xxvi, 43, xxviii, 
45-xxxiv, 53, xxxv, 56. Cfr. Agostino. Commenti alla Genesi, a cura di G. Catapano, E. Moro, 
Giunti/Bompiani, Firenze-Milano 2018, pp. 551-553; 717-739, 743-745.
8  Sant’Agostino. La città di Dio, a cura di D. Marafioti, II, Oscar Mondadori, Milano 2011, libro 
XI.9, pp. 649-651.
9  Sulle speculazioni dei padri della Chiesa (Gerolamo, Gregorio, Ambrogio) e sul loro diverso 
arrangiamento delle gerarchie angeliche o di chi ne facesse parte, si veda G. Davidson, A 
Dictionary, cit., p. 336. Sulla concezione agostiniana dell’origine e dello statuto della creatura 
angelica, vedi J. Pépin, Recherches sur le sens et les origines de l’expression caelum caeli dans 
le livre XII des Confessions de s. Augustin, in «Bulletin du Cange» 1953, 23, pp. 185-274 (ried. 
in Idem, Ex Platonicorum Persona: Études sur les lectures philosophiques de Saint Augustin, 
A. M. Hakkert, Amsterdam 1977, pp. 41-130); A. Solignac, Exégèse et Métaphysique. Genèse 
1, 1-3 chez saint Augustin, in In principio, Interprétations des premiers versets de la Genèse, 
Études augustiniennes, Paris 1973, pp. 153-171. Vedi, inoltre, E. Moro, Il “tempo” degli angeli: 
simultaneità, successione e conoscenza angelica nei commenti alla genesi di Agostino, in Tempo 
di Dio tempo dell’uomo, XLVI Incontro di Studiosi dell’Antichità Cristiana (Roma, 10-12 
maggio 2018), Nerbini International, Lugano 2019, pp. 153-161.



Il Paradiso di Giusto de’ Menabuoi 51

nel trattato De coelesti Hierarchia, scritto, secondo gli studi, tra la fine del V 
e l’inizio del VI secolo10. 

Come è noto, Dionigi concepì un universo angelico ordinatamente strut-
turato in tre gerarchie e nove ordini, a seconda delle qualità e del diverso 
grado di partecipazione intellettuale ai misteri divini: la più vicina a Dio è 
pertanto la triade di Serafini, Cherubini e Troni, cui seguono Dominazioni, 
Virtù e Potestà, e infine Principati, Arcangeli e Angeli11. Nel loro decrescente 
grado di potenza, i nove ordini angelici vengono inoltre identificati con i cieli 
della visione aristotelica-tolemaica, e dunque con il Primo mobile, le Stelle 
fisse, Saturno, Giove, Marte, Sole, Venere, Mercurio e Luna. Tale teoria viene 
esplicitata nel Paradiso dantesco, dove le gerarchie angeliche si identificano 
con le sfere celesti, disposte in cerchi concentrici attorno a Dio12.

Il pensiero dello pseudo-Dionigi sarà in seguito ripreso, con alcune va-
riazioni nella sequenza, da Gregorio Magno nell’omelia XXXIV sui Vangeli13 
e nell’imponente scritto di commento al Libro di Giobbe dei Moralia14. Più 
tardi, nel XIII secolo, la materia angelica è trattata da numerosi teologi, tra 
cui Bernardo di Chiaravalle nei Sermoni sul Cantico dei Cantici15, Tommaso 
d’Aquino nella Summa Theologiae16, e Bonaventura da Bagnoregio nell’Itine-
rarium mentis in Deum17, cosicché le gerarchizzazioni proposte dal filosofo 
siro e dal dottore della Chiesa diverranno correnti per tutto il tardo Medio-
evo. 

Nella tradizione figurativa medievale, la rappresentazione dei cori an-
gelici non presenta un'iconografia uniforme e condivisa. Le raffigurazioni 
distintive di tali entità soprannaturali emergono relativamente tardi, facendo 
10  È un trattato di angelologia facente parte del Corpus Dionysianum: cfr. Pseudo-Dionysius 
Areopagita. De Coelesti Hierarchia, De Ecclesiastica Hierarchia, De Mystica Theologia, Epistulae, 
a cura di G. Heil, A. Martin Ritter, De Gruyter, Berlin 1990-1991 (edizione del testo greco).
11  Per la costruzione di tale schema gerarchico, lo pseudo-Dionigi indica alcuni passi del 
Nuovo Testamento, e nello specifico la Lettera agli Efesini (Efesini 1:21, 3:10) e la Lettera ai 
Colossesi (Col 1:16; 2:10), dove vengono citate in successione, nella prima, Principati, Autorità, 
Potenze e Dominazioni, e nella seconda Troni, Dominazioni, Principati e Potestà.
12  D. Alighieri, Divina Commedia, Paradiso, XXVIII, vv. 98-108; 121-123; 124-126.
13  San Gregorio Magno, Omelie sui Vangeli, a cura di G. Cremascoli, Città Nuova Editrice, 
Roma 1994, XXXIV, 7-14, pp. 447-457 («Opere di Gregorio Magno», II).
14  San Gregorio Magno. Commento morale a Giobbe/4, a cura di P. Siniscalco, traduzione di 
E. Gandolfo, Indici di E. Spagnolo, Città Nuova Editrice, Roma 2001, pp. 400-403, XXXII, 48.
15  San Bernardo. Sermoni sul Cantico dei Cantici, parte prima, I-XXXV, Introduzione di J. 
Leclercq O.S.B., Traduzione e note di C. Stercal, con la collaborazione di Milvia Fioroni e 
Antonio Montanari, XIX, 2-6, pp. 244-251 («Opere di San Bernardo», V/1).
16  S. Thomae Aquinatis Opera Omnia, 2, Summa contra Gentiles, autographi deleta, Summa 
Theologiae, a cura di R. Busa, Apud Hamilcaris Pizzi officinam typographicam mediolanensem, 
1980, I, 108, pp. 338-341.
17  St. Bonaventure’s ‘Itinerarium mentis in Deum’, a cura di P. Boehner, Franciscan Institute, 
St. Bonaventure University, St. Bonaventure (N.Y.) 2002, IV, 4, pp. 100-103.



Cristina Guarnieri52

la loro comparsa solo a partire dal XIV secolo. Nondimeno, anche a date così 
inoltrate, il tema rimane soggetto a diverse interpretazioni, tanto è vero che 
molto spesso, come è visibile nei maggiori cicli che trattano di questa mate-
ria, i vari ordini possono sovrapporsi e confondersi, principalmente a causa 
dell'ambiguità e della concisione delle fonti. Le stesse Sacre Scritture, pur 
rivelando l'esistenza delle gerarchie celesti, forniscono scarse informazioni 
sulle loro funzioni e sul loro ruolo nel piano della salvezza.. Più circostanziati 
appaiono le riflessioni dei padri della Chiesa, come Gregorio Magno, Isidoro 
di Siviglia18 e più avanti Tommaso d’Aquino, che dei vari ordini cominciano 
a specificare le funzioni (si vedano ad esempio le Potestà o le Virtù, identi-
ficabili con gli angeli capaci di soggiogare le forze avverse e con quelli che 
compiono miracoli nel mondo)19. 

Nella rappresentazione di Giusto de’ Menabuoi, lo schema di riferimento 
è costituito dalla classificazione e dalla sequenza indicate dallo pseudo-Dio-
nigi nel De coelesti Hierarchia. Nel rotante e multiforme Paradiso della cu-
pola, gli ordini sembrano infatti disporsi secondo la gerarchia dionisiana e 
sono incarnati da alcuni rappresentanti connotati da precisi attributi, pur 
non essendo immediatamente rintracciabili, poiché distribuiti all’interno 
della folta schiera degli Angeli musicanti ospitati nel secondo cerchio al di 
fuori dell’iride. 

Secondo Barbara Bruderer Eichberg, nel suo volume Les neuf chœurs an-
géliques20, le teorie angeliche di Giusto seguono uno schema predefinito e, si-
milmente a ciò che accade in un altro ciclo importante con il Cristo in gloria e 
i nove cori angelici nella cupola di levante del Battistero di Venezia21, si distri-
18  Isidori Hispalensis Episcopi Etymologiarum sive originum, libri XX, a cura di W. M. 
Lindsay, E typographeo Clarendoniano, Oxonii 1911, tomus I, liber VII, V (De Angelis).
19 Ibid., VII, V, 18. Così vengono entrambe rappresentate nelle tavole provenienti dal soffitto 
della Reggia carrarese dipinte da Guariento e oggi conservate nel Museo Eremitani e nei 
mosaici del Battistero di San Marco. Tali complesse rappresentazioni, insieme ai mosaici 
del Battistero di Firenze e agli affreschi di Giusto, che qui trattiamo, si possono considerare 
tra i cicli più completi raffiguranti le gerarchie angeliche del XIV secolo, offrendo un ampio 
panorama delle soluzioni iconografiche adottate. Assai interessante era pure il ciclo dipinto 
nella cappella angelorum della famiglia Dotto, a destra della cappella maggiore nella Chiesa 
degli Eremitani a Padova, purtroppo distrutta a seguito dei bombardamenti anglo-americani 
della Seconda guerra mondiale.
20  B. Bruderer Eichberg, Les neuf chœurs angéliques. Origine et évolution du thème dans l’art 
du Moyen Âge, Centre d’études supérieures de civilisation médiévale, Poitiers 1998, p. 45, nota 
201 e schema grafico VIII.
21  Il Battistero di Venezia, con i nove cori perfettamente riconoscibili grazie all’iscrizione 
apposta sul cartiglio o sopra il capo di ogni angelo, risulta il modello figurativo più vicino alla 
rappresentazione orchestrata da Giusto. All’interno dell’edificio veneziano, la raffigurazione 
della cupola con l’immagine divina al centro costituisce il punto di approdo del neofita che, 
provenendo da occidente dopo il rito della rinuncia e la cerimonia al fonte, si appresta a 
celebrare la rinnovata alleanza, concludendo il cammino catecumenale.



Il Paradiso di Giusto de’ Menabuoi 53

buiscono in modo da disegnare una “S” sferica, una lettera interpretata dalla 
studiosa come l’iniziale del Sanctus, ossia il canto dell’Ordinarium missae 
che, dopo il Prefatio, invita la Chiesa e i fedeli a unirsi ai cori celesti nella lode 
a Dio. La restituzione grafica pubblicata dalla studiosa mostra il percorso da 
seguire inscritto in un cerchio, le cui tappe sono costituite dalle sette schiere 
celesti che seguono Serafini e Cherubini, fino a giungere agli Angeli che, nel 
caso del nostro pittore e a differenza di altri cicli analoghi in cui generalmen-
te tengono tra le mani un’animula, sono per l’appunto semplicemente rap-
presentati come musicanti. Costoro, ultimi della gerarchia celeste, cantano 
e suonano un’ampia varietà di strumenti musicali (organi portativi, vielle, 
ribeche, liuti, arpe, ghironde, flauti, cornamuse, tamburi, cìtare…) (figg. 28-
31), innalzando in tal modo allo stato divino l’animo umano e creando un 
legame inscindibile con le armonie celesti22.

Dopo i Cherubini, due sono i rappresentanti dei Troni, che si dispongono 
a destra e a sinistra della Vergine orante (figg. 32-33). Secondo Bonaventura 
e Bernardo di Chiaravalle23, è attraverso questa gerarchia che Dio esercita la 
giustizia sulla Terra. Nella visione di Ezechiele, essi sono descritti come ruote 
disseminate di occhi che si intersecano l’una nell’altra, collegate allo spirito 
dei Cherubini di cui seguono i movimenti24. In diverse rappresentazioni d’età 
medievale essi reggono invece delle mandorle luminose (simbolo dell’Empi-
reo in cui siede Dio) che, nel caso del Battistero padovano, contengono una 
stella dorata a otto punte, su sfondo bianco e su sfondo azzurro. Allo stesso 
modo sono raffigurati da Coppo di Marcovaldo nel Battistero fiorentino (fig. 
34), mentre sia Cimabue che Giotto, nella parete occidentale del transetto si-
nistro della Basilica di Assisi e sulla controfacciata della Cappella Scrovegni, 
raffigurano angeli che reggono concretamente entro la mandorla un seggio 
vero e proprio, quasi fosse uno stemma parlante25. 

Procedendo verso destra, vi è invece il portavoce delle Dominazioni che, 
rappresentando l’autorità divina sull’ordine universale, regge il globo e la 
corona regale (fig. 35), attributi assegnati, specie la corona con scettro, anche 

22  Per un’analisi accurata degli strumenti musicali dipinti da Giusto nella cupola, divisi nelle 
famiglie degli strumenti a fiato, a corde pizzicate e a percussione, si veda la tesi di laurea 
di S. Gardin, Il Battistero di Padova e l’organologia medievale, relatori proff. A. Lovato, C. 
Guarnieri, Università degli Studi di Padova, Dipartimento dei beni culturali: archeologia, 
storia dell’arte, del cinema e della musica, a.a. 2012-2013.
23  Cfr. G.B. Keck, Angels & Angelology, cit., pp. 61, 220, nota 64. «Deus in Seraphim amat 
ut caritas, in Cherubim novit ut veritas, in Thronis sedet ut aequitas, in Dominationibus 
dominator ut maiestas, in Principatibus regit ut principium, in Potestatibus tuetur ut salus, 
in Virtutibus operator ut virtus, in Archangelis revelat ut lux, in Angelis assistit ut pietas» 
(Bernardo di Chiaravalle, De consideratione libri V ad Eugenium III, 5:12).
24  Libro di Ezechiele 1:4-25.
25  B. Bruderer Eichberg, Les neuf chœurs angéliques, cit., pp. 67-70.



Cristina Guarnieri54

ai Troni (fig. 36), come vediamo ad esempio nelle tavole di Guariento dipinte 
per il soffitto della Reggia carrarese e nel Battistero veneziano. In questi ulti-
mi due casi, le Dominazioni effettuano la psicostasia, ossia la pesatura delle 
anime dei risorti su una bilancia a doppio piatto, e il controllo sul demonio 
che cerca di alterarne l’esito26 (figg. 37-40). 

Di seguito vi è l’esponente delle Virtù (fig. 41), che si fa interprete del 
disegno divino, dispensa la grazia e ha il potere di controllare i mutamenti 
della storia e le forze della natura, aiutandosi, pare, con una piccola verga. 
Essi, infatti, sono angeli che, come precisa anche Isidoro di Siviglia27, posso-
no compiere miracoli sulla terra, assistendo poveri e malati, salvando vascel-
li dalla tempesta o facendo scaturire acqua dalle rocce, come raffigurato in 
maniera esplicita da Guariento28 (fig. 42).

Dalla parte opposta vi è l’ordine delle Potestà (fig. 43), che vigila sulla 
distribuzione del potere e sulle forze del male rappresentate dai demoni29; 
in genere esse sono armate e in Giusto reggono uno scettro, similmente al 
rappresentante del Battistero fiorentino, mentre a Venezia e in Guariento 
tengono alla catena un demone30 (fig. 44). 

I Principati sono due e sono i protettori delle nazioni e delle città reg-
gendo rispettivamente un arco e tre frecce, una lancia e uno scudo crociato31 
(fig. 45). Infine i tre Arcangeli sono posizionati sopra il capo del Cristo e sono 
accompagnati dal loro attributo: Raffaele con il pesce, Gabriele con il giglio 
e Michele con spada e bilancia (fig. 46). I compiti degli Arcangeli consistono 
nell’ispirare e proteggere grandi gruppi di persone, le nazioni o le moltitu-
dini di popolazioni, e in questo si distinguono dagli Angeli che si occupano 
invece di piccoli gruppi o singoli individui. Ad essi, tuttavia, i teologi me-
dievali affidano anche la missione di consegnare messaggi, come nel caso 
dell’Annunciazione e dell’arcangelo Gabriele32.

26  Ibid., pp. 70-73; cfr. anche G.B. Keck, Angels & Angelology, pp. 61, 220, nota 65; per 
Guariento, Z. Murat, Guariento. Pittore di corte, maestro del naturale, Silvana Editoriale, 
Cinisello Balsamo, Milano 2016, pp. 140-147, cat. 9.2.
27  Isidori Hispalensis Episcopi Etymologiarum sive originum, liber VII, V (De Angelis), cit., 
17-18.
28  B. Bruderer Eichberg, Les neuf chœurs angéliques, cit., pp. 73-80.
29  Paolo di Tarso si riferisce a questi angeli anche con il termine di Potenza e di Autorità nella 
lettera agli Efesini (Efesini, 1:21).
30  Cfr. B. Bruderer Eichberg, Les neuf chœurs angéliques, cit., pp. 80-82; Murat, Guariento, 
cit., pp. 140-147.
31  B. Bruderer Eichberg, Les neuf choeurs angéliques, cit., pp. 83-85; cfr. anche G.B. Keck, 
Angels & Angelology, cit., pp. 62, 221, nota 68.
32  B. Bruderer Eichberg, Les neuf chœurs angéliques, cit., pp. 85-90; Keck, Angels & 
Angelology, cit., p. 63.



Il Paradiso di Giusto de’ Menabuoi 55

I cerchi paradisiaci proseguono con tre sfere occupate da una grande 
varietà di santi, che si uniscono alla musica e al canto delle più elevate intel-
ligenze celesti attraverso una sorta di lode silenziosa. Tutti insieme si rivol-
gono alla Vergine orante, che risplende come uno zaffiro incastonato nelle 
orbite celesti (fig. 47). La Regina del Paradiso si colloca in asse con il Panto-
cratore, con la Creazione del mondo, e dunque l’origine dell’umanità, e infine 
con la Croce, strumento della Redenzione, svolgendo il ruolo di mediatrice 
tra cielo e terra. 

La vasta raffigurazione di tutti i santi da parte di Giusto rappresenta sen-
za dubbio un unicum tra i Paradisi dell’epoca: santi e beati si dispongono in 
orbite rigorosamente concentriche, tutti perfettamente distinguibili, per gli 
attributi o le iscrizioni, e tutti intessuti di pennellate sottili, velature traspa-
renti e ineguagliabili raffinatezze cromatiche, così da restituire un caleido-
scopio di immagini policromate. Partendo dall’alto, compaiono gli apostoli, i 
confessori e i patriarchi; seguono i martiri, i profeti, i papi e le donne dell’An-
tico Testamento; e infine le sante vergini, le monache, gli eremiti, secondo 
una disposizione seguita anche da Guariento nel suo Paradiso della Sala del 
Maggior Consiglio di Palazzo Ducale a Venezia33. Si aggiungono infine i santi 
e le sante il cui culto era diffuso nella città di Padova, per un totale di 108 
personaggi. 

I santi collocati nella fascia più esterna recano una scritta sul suppedaneo 
del trono con il loro nome: è il caso, per suggerire un esempio tra tanti, di san 
Ludovico d’Angiò (fig. 48), inserito nella schiera dei santi dei nuovi ordini, 
tra Sigismondo re, Nicola da Tolentino, Pietro martire, Antonio da Padova, 
Tommaso d’Aquino, Francesco d’Assisi, Domenico, Bernardo di Chiaravalle 
(fig. 49). Poco più in là, sulla destra, vi sono gli eremiti, come i burberi Anto-
nio abate e Paolo primo eremita, dall’abito di foglie di palma intrecciate, suo 
attributo, ed entrambi connotati da una lunga barba e dalla folta capigliatura, 
disegnate metodicamente pelo per pelo, in punta di pennello (fig. 50).

I successivi sono tutti qualificati da elementi che ne rendono possibile il 
riconoscimento: nella prima schiera compaiono i patriarchi come Noè con 
l’arca e Abramo con il coltello, o come Mosè, Giosuè, Davide e infine Giusep-
pe sposo di Maria con la verga fiorita (figg. 51-52); seguono gli apostoli, come 
Pietro, Paolo, Andrea e Giacomo minore (fig. 53) e i dottori della Chiesa, os-
sia Girolamo, Ambrogio, Agostino e Gregorio magno papa (fig. 54). 

Nella seconda schiera sfilano i profeti, come Daniele e Elia, o i marti-
ri come i due medici Cosma e Damiano (figg. 55-56), le donne dell’Antico 

33  Per questo ciclo, realizzato tra 1365 e 1368, vedi Z. Murat, Guariento, cit., pp. 194-199, n. 
22.



Cristina Guarnieri56

Testamento come Sara, Rebecca e Rachele, papi e vescovi, come san Nicola 
(figg. 57-58). Nell’ultimo cerchio troviamo le sante vergini, come Caterina, 
Apollonia, Barbara e Orsola (fig. 59), e le monache, come Scolastica o la più 
inconsueta Cesaria (fig. 60). Infine non potevano mancare i santi patroni 
padovani: Daniele, Giustina e Prosdocimo (fig. 61). 

Ad un’osservazione complessiva della cupola, emerge immediatamente 
l’assenza programmatica di un telaio che vada a strutturare architettonica-
mente la superficie dipinta, quasi a voler ribadire la circolarità dei cieli. Non 
vi è infatti nessun cornicione, nessuna nervatura, ma la sola immensa chiave 
di volta del Pantocratore, che incombe dall’alto e in qualche modo contrad-
dice l’effetto prospettico suggerito dal calare in profondità delle dimensioni 
della moltitudine dei personaggi che ne popolano le orbite. Ogni santo, inol-
tre, è seduto sfalsato rispetto ai compagni del cerchio successivo e ciò con-
tribuisce ad imprimere un moto rotatorio ai cieli paradisiaci, con un effetto 
di vertigine nello spettatore, che viene risucchiato verso il centro del cono 
prospettico. Non manca, per contro, un opposto effetto centrifugo, restituito 
invece dai seggi e dalle pedane dei troni in prima fila che, alternativamente 
rientranti e aggettanti, sembrano espandersi al di là della sottile cornice a 
foglie ansate classicheggianti, invadendo lo spazio fisico dell’osservatore34. 
Contemporaneamente i moti di espansione e contrazione sembrano tuttavia 
vanificati dalla figura della Vergine che, trapassando verticalmente i cieli, 
invita alla ferma ed eterna visione estatica del Paradiso. 

L’immagine totemica della Vergine posta nell’attitudine dell’orante bi-
zantina accoglie tutti coloro che entrano dalla porta riservata al clero e ai 
canonici e ne conduce lo sguardo verso la colossale figura del Cristo Panto-
cratore, che si volge nella stessa direzione. La Regina del Cielo pertanto as-
sume il ruolo di intermediaria tra l’umanità, redenta dal sacrificio del Figlio 
con la Crocifissione, e il Cristo Pantocratore al vertice della cupola. La Vergine 
accoglie tutti, ma soprattutto si rivolge a Fina, le cui spoglie sono custodite 
nell’arca, non a caso in origine disposta sopra la porta d’ingresso dei ca-
nonici (fig. 62), intercettando il punto di vista privilegiato dei religiosi che, 
entrando nel Battistero, abbracciano con un unico sguardo l’intera storia 
dell’umanità, dalle origini alla fine dei tempi e il senso ultimo dell’esistenza 
terrena di Cristo, il sacrificio sulla croce (fig. 63); in tal modo, ricostituendo 
l’originario vincolo interrotto dal peccato, è possibile unirsi, grazie alla me-
diazione della Vergine assunta in cielo, all’assemblea degli angeli e dei santi. 

34  C. L. Ragghianti, Problemi padovani. Battistero. Cappella Belludi, «Critica d’arte», VIII, 
1961, pp. 1-15: 14, nota 3; L. Baggio, Sperimentazioni prospettiche e ricerche scientifiche a 
Padova nel secondo Trecento, «Il Santo», XXXIV, 1994, 2-3, pp. 173-232.



Il Paradiso di Giusto de’ Menabuoi 57

Sovrastato da un coro multiforme, il fedele viene pertanto trascinato e 
risucchiato nel vortice infinito dei cieli paradisiaci, dominati dall’armonia 
dei colori e dalla dolcezza della musica, per cui, a conclusione, quanto mai 
consona ci pare la citazione di due frammenti omiletici sull’Assunzione della 
Vergine dovuti al vescovo-martire Gerardo di Csanàd (+1046), riportati da 
Jacopo da Varazze nella Legenda Aurea:

Hodie virginem beatam coeli susceperunt laetanter, angeli gaudendo, 
archangeli jubilando, throni exaltando, dominationes psallendo, principatus 
harmonisando, potestates citharisando, cherubin et seraphin hymnizando 
atque ad supernum majestatis divinae tribunal ducendo35;

Apostolorum splendidissimus ordo ineffabili laude eam extollit, martirum 
multitudo omnimode supplicat tantae dominae, confessoreum exercitus 
innumerabilis continuum sibi personat cantum, virginum candidissima 
concio jugem choream ad suam celebrat gloriam36.

35  Jacobi a Voragine Legenda Aurea, vulgo historia lombardica dicta, ediz. J. G. T. Grässe, 
impensis librariae Arnoldianae, Dresda 1846, p. 512.
36  Ibid., pp. 512-513.





Zuleika Murat
Università degli Studi di Padova

Angeli a corte: Paradisi nella Padova carrarese

L’intervento sarà dedicato ad alcune raffigurazioni di Paradisi commissionate dai 
Carraresi come parte della propaganda per via di immagine perseguita da diversi 
membri della famiglia regnante di Padova. Nello specifico, verranno riesaminate due 
fra le imprese più prestigiose dell’epoca, ovvero la decorazione funebre nella Chiesa 
di sant’Agostino (ca. 1351) e la cappella di palazzo (ca. 1354), entrambe realizzate, per 
la parte pittorica, da Guariento di Arpo. Obiettivo è indagare la rilettura in chiave 
politica, identitaria, e autocelebrativa dell’immagine del Paradiso, in un ambiente 
ben caratterizzato com’è appunto quello della Padova del Trecento.

Parole chiave: Paradiso, Carraresi, Guariento di Arpo, Padova Trecentesca

Questo studio si focalizza su un ambito (tematico, cronologico, culturale) 
ben specifico, che è quello della Padova carrarese e dei differenti Paradisi 
commissionati dai Signori come parte integrante di un preciso programma 
di propaganda per via di immagine. La lettura che qui si darà del Paradiso, 
dunque, non sarà legata a riflessioni teologiche (anche se in parte ne darà 
conto) quanto piuttosto alla rilettura in chiave laica e cortese della corte 
celeste, secondo dinamiche di attualizzazione e laicizzazione, appunto, della 
storia sacra e dei suoi protagonisti che come già ampiamente dimostrato 
dalla critica è tipica della Padova carrarese.

Sono dunque d’obbligo alcune riflessioni preliminari sul Paradiso e su 
cosa esso potesse significare in questo specifico contesto. Prendo a prestito, 
perché mi pare calzante, la definizione che ne diede ormai diversi anni fa 



Zuleika Murat60

Jérôme Baschet nell’Enciclopedia dell’Arte Medievale; mi riferisco in partico-
lare alla descrizione di “corte celeste”, intesa quale «immagine dei cori dei 
santi [e degli angeli] riuniti intorno alla figura divina». 

Afferma dunque l’autore:
Questa rappresentazione si affermò solo nel sec. 14° e più ancora nel 
successivo […] ove i santi sono integrati ai cori angelici […]. Le classificazioni 
dei cori celesti appaiono messe in scena in maniera più fluida e lasciano il 
posto in primo luogo all’individualità dei santi e degli eletti che si afferma 
all’interno di un ordine ecclesiale solidamente gerarchizzato […]. Tuttavia le 
evoluzioni suggeriscono uno slittamento da una società celeste egualitaria, 
ove le distinzioni terrene sono superate a vantaggio di una fraternità 
spirituale che unifica gli eletti, verso una corte ove la comune beatitudine 
non esclude né il riferimento a modelli politici né la legittimazione delle 
gerarchie e degli status terreni.1

 Una corte celeste, dunque, che rispecchia e al contempo legittima siste-
mi gerarchici e di potere terreni. Letti in questo contesto, i Paradisi carraresi 
assumono tutto un nuovo significato.

Nell’ambito delle numerose imprese commissionate dai signori mi con-
centrerò in particolare su due progetti monumentali, destinati a pubblici 
diversi e aventi funzioni a loro volta differenti, e che dunque consentono 
un’indagine in qualche modo complementare. Nello specifico, mi focalizzerò 
sui dipinti un tempo esistenti nella chiesa padovana di sant’Agostino e, più 
brevemente, sul ciclo che ornava la cappella privata di Palazzo, mentre non 
discuterò i dipinti del Battistero che già Cristina Guarnieri e Andrea Nante 
esaminano in questo stesso volume. 

Come noto, la Chiesa di sant’Agostino fu demolita fra 1819 e 18222, con 
la perdita quasi totale dei suoi arredi. Fra questi, numerose tombe della fami-
glia carrarese, che aveva eletto il tempio domenicano a sede privilegiata di 
sepoltura.3 Si salvarono i sepolcri più monumentali, ovvero quelli ben noti di 
Ubertino e Jacopo II (figg. 64-65), terzo e quarto signore della città, in origine 
collocati rispettivamente sulla parete destra e sinistra della cappella maggio-
re e oggi riallestiti nella Chiesa degli Eremitani.4

1  J. Baschet, s.v. Paradiso, in Enciclopedia dell’Arte Medievale, IX, Treccani, Roma 1998, pp. 
169-174.
2  C. Gasparotto, Il convento e la chiesa di S. Agostino dei Domenicani in Padova, Edizioni 
Memorie Domenicane, Firenze 1967; M. Merotto Ghedini, La chiesa di Sant’Agostino in 
Padova. Storia e ricostruzione di un monumento, ITI, Padova 1995. 
3  Z. Murat, Tombe carraresi a Padova e nel territorio, in Sepolture medievali (IV-XV secolo). 
Spazi, opere, scritture / Medieval Burials (4th-15th centuries). Spaces, Artworks, Writings, a cura 
di F. Coden, 2 voll., Silvana Editoriale, Cinisello Balsamo 2024, II, pp. 8-35: 14-17.
4  Sui due monumenti: G. Biscaro, Le tombe di Ubertino e Jacopo da Carrara, «L’Arte», II, 1899, 



Angeli a corte: Paradisi nella Padova carrarese 61

Una ricevuta di pagamento emessa a Venezia il 26 febbraio 1351 da An-
driolo de’ Santi, Francesco di Bonaventura e Alberto di Ziliberto attesta che 
i tre maestri avevano ricevuto un acconto di 100 ducati per la realizzazione 
dell’arca di Jacopo, da completare «cum toto suo fornimento» entro l’aprile 
dell’anno successivo, su commissione di Jacopino e di Francesco il Vecchio5. 
Sebbene il documento non citi la tomba di Ubertino, l’estrema affinità stili-
stica e formale che lega i due sepolcri induce a ritenere che essi siano frutto 
di una medesima commissione e del lavoro degli stessi scultori. I due monu-
menti erano completati da una finitura policroma e da ricche dorature, che 
parzialmente si conservano ancora; essi, inoltre, dialogavano sia iconogra-
ficamente che visivamente con un ciclo pittorico realizzato da Guariento di 
Arpo sulle pareti della cappella maggiore della chiesa e sul suo prospetto 
esterno6.

pp. 88-97; W. Wolters, La scultura veneziana gotica (1300-1460), 2 voll., Alfieri, Venezia 1976, 
I, pp. 168-169; M. Merotto Ghedini, La chiesa di Sant’Agostino, cit. pp. 75-79; A.M. Spiazzi, 
Andriolo de’ Santi e la sua bottega, in Cultura, arte e committenza al Santo nel Trecento, Atti 
del convegno internazionale (Padova, 24-26 maggio 2001), a cura di L. Baggio, M. Benetazzo, 
Centro Studi Antoniani, Padova 2003, pp. 329-334: 333-334; Eadem, Le tombe carraresi nella 
chiesa degli Eremitani, in I luoghi dei carraresi: le tappe dell’espansionismo nel Veneto nel XIV 
secolo, a cura di D. Banzato, F. Flores D’Arcais, Canova, Treviso 2006, pp. 125-128; Z. Murat, 
Le arche di Ubertino e Jacopo da Carrara nel percorso artistico di Andriolo de Santi, «Predella. 
Journal of Visual Arts», 2013, XXXIII, pp. 185-200; L. Palozzi, Petrarch and Memorial Art: 
Blurring the Borders between Art Theory and Art Practice in Trecento Italy, in Revisiting the 
Monument: Fifty Years since Panofsky’s “Tomb Sculpture”, a cura di A. Adams, J. Barker, The 
Courtauld Institute of Art, Londra 2016, pp. 89-112; L. Cavazzini, Un’incursione di Bonino da 
Campione alla corte dei Carraresi, in Arte di corte in Italia del Nord. Programmi, modelli, artisti 
(1330-1402 ca.), a cura di S. Romano, D. Zaru, Viella, Roma 2013, pp. 37-62;
5  Il documento fu reso noto e pubblicato in G. Biscaro, Le tombe di Ubertino e Jacopo, cit., 
pp. 88-97.
6  Sui dipinti si vedano, con bibliografia pregressa: F. Flores D’Arcais, Guariento. Tutta la 
pittura, con prefazione di S. Bettini, Alfieri, Venezia 1974, pp. 24-25, 65-66; L. Grossato, in 
Da Giotto al Mantegna, catalogo della mostra (Padova, Palazzo della Ragione, 1974), a cura 
di L. Grossato, Electa, Milano 1974, s.i.p., catt. 13-15; M. Merotto Ghedini, La chiesa di 
Sant’Agostino, cit. pp. 84-91; T. Franco, Guariento: ricerche fra spazio reale e spazio dipinto, in Il 
secolo di Giotto nel Veneto, a cura di G. Valenzano, F. Toniolo, Istituto veneto di scienze, lettere 
ed arti, Venezia 2007, pp. 335-367: 338-339; A.M. Spiazzi, in Giotto e il suo tempo, catalogo 
della mostra (Padova, Musei Civici agli Eremitani, 25 novembre 2000-29 aprile 2001), a cura di 
V. Sgarbi, M. Cisotto Nalon, F. Motta, Milano 2000, pp. 317-319, cat. 9; Eadem, in Guariento e 
la Padova Carrarese. Guariento, catalogo della mostra (Padova, Palazzo del Monte di Pietà, 16 
aprile-31 luglio 2011), a cura di D. Banzato, F. Flores D’Arcais, A.M. Spiazzi, Marsilio, Venezia 
2011, pp. 123-124, catt. 13.1-13.3; Z. Murat, Il Paradiso dei Carraresi. Propaganda politica e 
magnificenza dinastica nelle pitture di Guariento a Sant’Agostino, in Arte di corte, pp. 95-120; 
Eadem, Guariento. Pittore di corte, maestro del naturale, Silvana Editoriale, Cinisello Balsamo 
2016, pp. 36-37, 67-69, 124-131 cat. 8; C. Guarnieri, E. Khalaf, R.A. Bernardello, Ricostruire 
il perduto: anastilosi digitale della chiesa di Sant’Agostino a Padova, «ABside. Rivista di Storia 
dell’Arte», VI, 2024, pp. 171-201: 180-182. 



Zuleika Murat62

Mentre le due arche, come detto, sopravvissero alla distruzione della 
chiesa, diversa sorte toccò invece alle pitture di Guariento. Il chimico farma-
cista padovano Giuseppe Zeni ne strappò arbitrariamente limitati frammen-
ti, senza che fosse prodotta adeguata documentazione; poche e ormai isolate 
figure sopravvivono quindi definitivamente decontestualizzate dal tessuto 
spaziale e liturgico di cui facevano parte. Tuttavia, come ho già argomentato 
altrove, il ricorso alle fonti e l’analisi dei frammenti superstiti permettono di 
proporre circostanziate ipotesi ricostruttive. 

Fu lo stesso Giuseppe Zeni a donare alla Chiesa degli Eremitani i tre 
brani pittorici ora esposti sulla parete destra della cappella maggiore, con 
l’Incoronazione della Vergine (fig. 66) e i Ritratti di Jacopo II (fig. 67) e Ubertino 
da Carrara (fig. 68). Altri due frammenti di più contenute dimensioni presero 
invece la via del collezionismo privato: il Battesimo di Cristo fu venduto al 
conte Luigi Malaspina di Sannazzaro, che lo destinò con lascito testamenta-
rio alla Pinacoteca Civica di Pavia7, mentre il profilo con Volto maschile, già 
riconosciuto in Alipio compagno di Agostino, approdò nel 1827 al Tiroler 
Landesmuseum di Innsbruck8. 

Attribuiti concordemente a Guariento su base stilistica, in assenza di te-
stimonianze documentarie analoghe a quella esistente per le arche scolpite, 
i dipinti spettano senz’altro all’artista padovano, qui probabilmente attivo 
nelle vesti di esordiente pittore di corte dei Carraresi. 

La maestosità dell’impresa pittorica, che doveva imporsi per la vastità 
delle sue dimensioni e la sontuosità della materia, si può ancora intuire os-
servando i frammenti superstiti, dove abbondante è l’utilizzo dell’oro e della 
pastiglia posti a decorare le vesti dei personaggi e la sofisticata architettura 
del trono. Sorprende, inoltre, l’amorevole attenzione con cui il pittore resti-
tuisce le fisionomie dei due Carraresi, con una volontà di resa mimetica che 
si spinge fino alla lenticolare trascrizione dei tratti meno armonici: il naso 
prominente, la calvizie incipiente, e la fronte piatta solcata da rughe profon-

7  G. Giacomelli Vedovello, Di alcuni affreschi padovani nella Pinacoteca di Pavia, «Bollettino 
della Società Pavese di Storia Patria», XLII, 1990, pp. 223-234; E. Vicini, Guariento. Battesimo 
di Cristo, «Museo in Rivista. Notiziario dei Musei Civici di Pavia», I (1998), pp. 114-115; Idem, 
in Giotto e il suo tempo, cit. pp. 322-323, cat. 11; T. Franco, Guariento, cit.; A.M. Spiazzi, in 
Guariento e la Padova Carrarese, cit. pp. 126-127, cat. 15; E. Vicini, in La pinacoteca Malaspina, 
a cura di S. Zatti, Skira, Milano 2011, p. 223, cat. 51; Z. Murat, Il Paradiso dei Carraresi, cit.; 
Eadem, Guariento, cit.
8  H. Semper, Ein Freskobild angeblich des Guariento im Ferdinandeum zu Innsbruck, «Bollettino 
del Museo Civico di Padova», X, 1907, pp. 89-104, pp. 89-90; F. Flores D’Arcais, Guariento, 
cit. p. 61; M. Merotto Ghedini, La chiesa di Sant’Agostino, cit. p. 84; E. Gastaldi, in Giotto 
e il suo tempo, cit. pp. 320-321, cat. 10; T. Franco, Guariento, cit.; A.M. Spiazzi, in Guariento 
e la Padova Carrarese, cit. p. 125, cat. 14; Z. Murat, Il Paradiso dei Carraresi, cit.; Eadem, 
Guariento, cit. 



Angeli a corte: Paradisi nella Padova carrarese 63

de di Jacopo; il mento appesantito e lo sguardo ormai stanco di Ubertino. Ma 
è soprattutto l’ardita fattura del trono a stupire lo spettatore, una struttura 
in prospettiva d’avanguardia nel panorama artistico della Padova di quell’e-
poca9. 

Concepito come autonoma architettura, con una ben bilanciata alternan-
za di volumi pieni e vuoti che ne esalta l’imponenza e al contempo l’in-
consistenza di eterea struttura paradisiaca, esso non trova alcun confronto 
diretto e sarà solo nella sua ultima opera documentata, il Paradiso di Palazzo 
Ducale10, che Guariento produrrà una composizione altrettanto articolata. 

Se cronologia e attribuzione del ciclo pittorico appaiono sicure e ampia-
mente supportate dall’analisi stilistica, notevolmente più problematica è in-
vece la questione relativa alla sua originaria disposizione nello spazio sacro. 

Ho già proposto in altra sede che i dipinti ornassero non solo le pare-
ti interne della cappella, ma anche il suo prospetto esterno, dunque l’arco 
trionfale. È ciò che si può desumere, infatti, dalle testimonianze offerte da 
alcuni autori che videro la chiesa in epoca antica, o a ridosso della sua di-
struzione11. Le fonti sono inoltre concordi nell’affermare che la composizio-
ne dipinta sull’arco trionfale prevedeva un affollato Paradiso in cui angeli e 
santi si disponevano accanto ad un trono straordinariamente elaborato, su 
cui sedevano Cristo e Maria; i ritratti di Jacopo e Ubertino, dicono le fonti, 
appartenevano alla medesima scena. In particolare, il domenicano Valerio 
Muscheta descriveva nel 1588 «coelestium hierarchiarium Choros Angelorum 
imagines pictae» citandole in relazione alla cappella maggiore e specificando 
che esse erano dipinte «in fornice»12. Alcuni autori più tardi confermano la 
testimonianza di Muscheta, descrivendo tuttavia una chiesa modificata nel 
suo assetto, con l’altare maggiore e il tabernacolo eucaristico ricollocati a ri-
dosso dell’arco santo, dunque nello spazio antistante alla cappella maggiore, 

9  Sugli sviluppi prospettici della Padova del Trecento, con particolare riguardo a Guariento, 
si vedano: F. Flores D’Arcais, La personalità di Guariento nella cultura figurativa del Trecento 
padovano, in Da Giotto al Mantegna, cit. pp. 46-50; L. Baggio, Sperimentazioni prospettiche e 
ricerche scientifiche a Padova nel secondo Trecento, «Il Santo», XXXIV, 1994, pp. 173-232, pp. 
199-206; T. Franco, Guariento cit.; Z. Murat, Guariento, cit., pp. 51-58.
10  Su quest’opera di Guariento, con bibliografia precedente: C.A. Wamsler, Picturing Heaven: 
the Trecento Pictorial Program of the Sala del Maggior Consiglio in Venice, Ph.D. dissertation, 
Columbia University, New York 2006; F. Riccobono, in Guariento e la Padova Carrarese, cit., 
pp. 212-215, cat. 38; Z. Murat, Guariento, cit., pp. 43-46, 82-86, 194-199, cat. 22.
11  Per una dettagliata discussione delle fonti cui faccio qui riferimento, rimando a: Z. Murat, 
Il Paradiso dei Carraresi, cit.
12  V. Muscheta, Libellus in quo de Prioribus coenobii nostri Sancti Augustini Patavini, de 
Aedificatione Aecclesiae, de Altaribus, Reliquiis et Viris illustribus eiusdem, ms., Vicenza, 
Biblioteca Civica Bertoliana, G.3.11.9 (=1378), 1588, copia del 1744 con aggiunte fino al 1748, 
c. 56.



Zuleika Murat64

riconvertita in coro dei religiosi che lì avevano i propri stalli lignei; e con le 
pitture murali della chiesa, fatta eccezione per quelle che si trovavano all’in-
terno della cappella maggiore, ricoperte da uno strato di intonaco nel 1750. 
Giovan Battista Rossetti, dunque, nel 1765 ricorda: 

In quel tratto di muro, ch’è sopra al Tabernacolo, vi era dipinto un Paradiso, 
col Padre Eterno sedente in magnifico, e maestoso Trono, circondato da 
gran moltitudine di Angeli, e di Santi […] in tempi, che si presumono tanto 
illuminati, furono occhi si ciechi, che non conobbero il suo pregio, e ci toccò 
la disgrazia di vederla miseramente cancellata13. 

La grandiosa composizione faceva evidentemente parte dei dipinti che, 
posti all’esterno della cappella maggiore, vennero scialbati; il punto esatto in 
cui si trovava il pregevole dipinto è ben localizzato da Rossetti, che lo ricorda 
nella parete che si innalzava in corrispondenza dell’altare e del tabernacolo, 
da individuare precisamente nell’arco santo. La dettagliata notizia è con-
fermata pochi anni più tardi dall’abate Giuseppe Gennari, il quale ricorda 
che «nel muro che sovrasta all’altare maggiore [era] una pittura creduta di 
Giotto [...]. Essa rappresentava Nostra Signora sedente in mezzo un coro 
di Angeli e di Santi»14. Lo stesso autore dello strappo, infine, ovvero il già 
menzionato Giuseppe Zeni, affermava nelle proprie Memorie manoscritte di 
aver rimosso «dalle cadenti muraglie di Sant’Agostino» numerosi affreschi 
di varia epoca; in particolare

salvò quindi nell’altare maggiore della stessa chiesa il quadro attribuito a 
Guariento che rappresenta in figura al naturale l’Incoronazione di Maria 
Vergine, nonché i ritratti dei due ultimi Carraresi Signori di Padova, cioè di 
Giacomo e di Ubertino, li quali pezzi gli regalò alla chiesa degli Eremitani 
di Padova come quella in cui si conservano i mausolei di que’ due principi 
stessi15. 

L’Incoronazione della Vergine doveva dunque svettare sull’arco santo, 
al culmine della parete. Le porzioni superstiti permettono di elaborare una 
puntuale ricostruzione grafica, che ho già presentato e che qui ripropongo 
(fig. 69)16, limitata al complesso centrale del trono, articolato come una mi-
croarchitettura in più gradoni. Tutt’attorno alla composizione centrale una 
nutrita folla paradisiaca assisteva all’evento in azioni variate: mentre gli an-
geli accanto al trono intonavano melodie, cantando e suonando strumenti a 

13  G. Rossetti, Descrizione delle pitture, sculture ed architetture di Padova con alcune 
osservazioni intorno ad esse, ed altre curiose notizie, Tipografia del Seminario, Padova 1765, p. 8.
14  G. Gennari, Memorie sopra alcune chiese di Padova, ms., Padova, Biblioteca Civica, BP.125.
VI, 1795, c. 12.
15  G. Zeni, Memoria, ms., Venezia, Biblioteca del Museo Correr, P.D. 307/XVII, s.i.p.
16  Z. Murat, Il Paradiso dei Carraresi, cit.; Eadem, Guariento, cit., p. 37. 



Angeli a corte: Paradisi nella Padova carrarese 65

corda di cui si conservano oggi limitate ma significative porzioni, altri santi 
e angeli si prodigavano piuttosto ad introdurre in Paradiso le anime dei due 
Carraresi, collocati ai lati della composizione. 

I frammenti di Pavia e Innsbruck permettono invece di intuire quale fos-
se il soggetto del ciclo dipinto all’interno della cappella, non descritto dalle 
fonti, che doveva prevedere storie della vita di Cristo contrapposte a storie 
della vita di sant’Agostino17. La parete di fondo poteva invece ospitare, in 
linea con una prassi assai diffusa all’epoca, un Giudizio Universale; tema non 
solo assai comune, ma anche particolarmente idoneo alla funzione funebre 
dell’ambiente. 

I sepolcri carraresi dovevano organicamente inserirsi nella narrazione 
dipinta, in maniera analoga a quanto osservabile nel Battistero della Catte-
drale dove il monumento di Fina Buzzacarini è ben integrato nella narrazio-
ne agiografica svolta sulle pareti. Il legame era non solo visivo ma anche ico-
nografico, ed è da credere che figure scolpite e dipinte dialogassero secondo 
modalità oggi non ricostruibili. Lo attestano i ritratti di Jacopo e Ubertino, 
che si corrispondono precisamente nelle fisionomie e nelle vesti indossate, 
in pittura e in scultura, fin nei minimi particolari degli orli ornati dei manti; 
le effigi dipinte, inoltre, rispecchiavano l’ordine che i rispettivi sepolcri ave-
vano all’interno della cappella, Jacopo a sinistra e Ubertino a destra, con una 
disposizione simmetrica che rafforzava ulteriormente il legame fra le singole 
parti dell’insieme. 

Le figure di santi scolpite nelle arche, inoltre, con i quattro patroni di 
Padova, i fondatori dei due ordini mendicanti con i loro principali esponenti, 
oltre a santi cui la famiglia carrarese era particolarmente legata18, comple-
tavano idealmente il sistema di riferimenti delle pitture, assicurando l’in-
tercessione di un consistente numero di sacre personalità. Così, gli angeli 
che nelle arche pregano per le anime dei Carraresi, quelli che si affacciano 
dai clipei sulla fronte degli arcosoli pensili (fig. 70), i compagni che reggono 
ceri accanto a Maria nelle nicchie dei sepolcri (fig. 71), e quelli inginocchiati 
in preghiera a sostenere idealmente i catafalchi, integravano idealmente la 
schiera dipinta nell’arco trionfale, impegnata ad intonare inni e ad introdur-
re le anime dei defunti in Paradiso. 

Andava dunque in scena, idealmente, un rituale funebre che univa due 
dimensioni, terrena e celeste, e due momenti temporali: quello della morte 
del corpo, in terra, e della nuova vita dell’anima in Paradiso. 

17  La proposta si deve a T. Franco, in: T. Franco, Guariento, cit., pp. 338-339. 
18  Per delle ipotesi di identificazione dei santi raffigurati, rimando a: Z. Murat, Le arche, cit. 



Zuleika Murat66

Così concepita, la composizione aveva senz’altro una valenza politica, 
oltre che devozionale. È noto, infatti, che nella stessa Chiesa di sant’Ago-
stino furono sepolti numerosi membri della famiglia, in tombe ora perdute 
ma ricordate dalle fonti19. Accanto ai ritratti dipinti di Jacopo e Ubertino, 
inoltre, giganteggiavano due stemmi dinastici, che prontamente furono so-
stituiti dalle insegne veneziane allorché Padova cadde sotto il dominio della 
Serenissima20. Era dunque l’intera casata che, idealmente, veniva posta sotto 
la protezione di Cristo e Maria, dei santi e degli angeli che vegliavano sui 
membri della famiglia lì sepolti. 

Non si dovrà dimenticare, del resto che proprio negli stessi anni Fran-
cesco il Vecchio faceva ornare, ancora una volta da Guariento, la cappella 
privata di palazzo. Alle figure dei santi dell’Antico Testamento le cui vicende 
si snodano sulle pareti corrispondevano gli angeli delle nove gerarchie in 
una serie di dipinti su tavola allestiti sul soffitto, ora in massima parte con-
servati presso il Museo Eremitani di Padova21. Non mi dilungo ora, avendolo 
fatto in altra sede, sulle vicende che portarono alla parziale distruzione della 
cappella, né sulla possibile disposizione originaria delle schiere angeliche22. 
Nell’economia delle riflessioni che vengono qui svolte interessa invece no-
tare come ancora una volta i Carraresi affidassero ad una nutrita comunità 
angelica le proprie speranze, e idealmente le sorti della famiglia, protetta da 
un personale esercito celeste. Arcangeli e Principati armati fino ai denti, e 
pronti a marciare in battaglia (figg. 72-73); Dominazioni e Potestà che scon-
figgono diavoletti, trafiggendoli a morte per salvare le anime loro affidate, o 
li tengono ad una catena schiacciandoli a terra, avendoli ormai resi innocui 
e mansueti (figg. 42, 44); Virtù che intervengono sugli elementi naturali in 
soccorso di poveri malcapitati; Angeli che scortano in cielo animule dei de-
funti (fig. 74); Serafini, Cherubini e Troni che vegliano, più prossimi a Dio, 
facendosene ideali messaggeri e rappresentanti (figg. 37, 75-76)23; ma anche 
i numerosi altri angeli che, certo non a caso, sono presenza costante negli 
episodi veterotestamentari dipinti a parete (fig. 77); tutte queste figure dove-

19  Z. Murat, Tombe carraresi a Padova, cit., con bibliografia anteriore. 
20  Lo attesta Valerio Muscheta quando ricorda che «In fronte ipsius sacelli, ubi nunc est 
Divi Marci imago a dextra et ducis Venetorum insignia a sinistra, erant alias Carrarensium 
insignia» (Muscheta, Libellus, c. 56); menzionate da Rossetti (Descrizione delle pitture, cit., pp. 
8-9), e Gennari (Memorie, cit., p. 12). 
21  Per le collocazioni delle tavole, cfr. Z. Murat, Guariento, cit., pp. 140-147, catt. 9.2.1-9.2.39.
22  Z. Murat, Guariento, cit., pp. 38-39, 69-71, 140-147, catt. 9.2.1-9.2.39.
23  Per alcune riflessioni sulle caratteristiche delle schiere angeliche dipinte da Guariento, e 
per delle ipotesi sul riconoscimento delle singole gerarchie, rimando a: Z. Murat, Guariento, 
cit., pp. 38-39, 69-71, 140-147, catt. 9.2.1-9.2.39. 



Angeli a corte: Paradisi nella Padova carrarese 67

vano manifestare la benevolenza divina accordata alla dinastia regnante di 
Padova, nonché la costante protezione celeste garantita ai signori. 

I Paradisi carraresi non sono del tutto isolati nella Padova del Trecento. 
Andranno infatti ricordate altre raffigurazione di angeli, in schiere ordinate, 
isolate e autonome, o in più ampie composizioni. Penso, in particolare, agli 
angeli della cappella Dotto nella Chiesa degli Eremitani di Padova, distrutti 
nei bombardamenti della Seconda Guerra mondiale: lì, sulle pareti, un ciclo 
dipinto alla fine del XIII secolo o nei primissimi anni del successivo prevedeva 
tre esponenti per ciascuna schiera in nove registri sovrapposti, convergenti 
verso un Giudizio finale sulla parete di fondo24. Non a caso, le fonti trecente-
sche indicano questo spazio col nome di cappella angelorum, nonostante essa 
fosse intitolata esclusivamente a san Michele Arcangelo. Circa nello stesso 
torno di tempo, Giotto ritrasse nella parete di controfacciata della Cappel-
la Scrovegni le nove gerarchie angeliche accanto al Cristo Giudice, in una 
densa folla di sacri personaggi pronti ad accogliere le anime dei risorti25. 
Estendendo inoltre lo sguardo al di fuori di Padova, sebbene in territori assai 
prossimi geograficamente, sarà utile ricordare la raffigurazione musiva delle 
nove gerarchie angeliche che compare sulla cupola del Battistero della Basi-
lica di San Marco, in un progetto commissionato dal doge Andrea Dandolo 
entro il 1354, che lì volle essere sepolto26. Le varianti iconografiche che qui 

24  Sulla cappella e i dipinti murali che un tempo la ornavano, si vedano: G. Fogolari, Le 
gerarchie angeliche negli affreschi scoperti agli eremitani di Padova, «Bollettino d’arte», XXVI, 
1932, 2, pp. 81-89; E. Cozzi, Gli affreschi della “Cappella Angelorum” agli Eremitani di Padova, 
«Arte Veneta», XXXV, 1981, pp. 27-40. In anni più recenti, Miklos Boskovits e successivamente 
Chiara Guerzi proposero di assegnare al maestro attivo in cappella Dotto una serie di tavolette 
conservate in varie collezioni pubbliche e private; M. Boskvotis, The Thyssen-Bornemisza 
Collection. Early Italian painting 1290-1470, Sotheby Publ., Londra 1990, pp. 130-137, 219; C. 
Guerzi, Per la pittura veneziana alla fine del Duecento: un’inedita “Depositio Christi”, «Arte 
Veneta», LXIV, 2007, pp. 138-152. Si vedano inoltre: C. Santini, Un’antologia pittorica del 
primo Trecento nella chiesa di S. Francesco a Udine, «Arte Cristiana», LXXXII, 1994, 762, pp. 
185-198: 185-187 e note 7-8; G. Valagussa, s.v. Maestro della Cappella Dotto, in Pittura a 
Milano dall’Alto Medioevo al Tardogotico, a cura di M. Gregori, Cariplo, Milano 1997, pp. 199-
200. 
25  Per il Giudizio giottesco rimando al saggio di Giovanna Valenzano in questo stesso volume, 
e alla bibliografia pregressa lì menzionata. 
26  La bibliografia sul Battistero e i suoi mosaici, in relazione al committente e alla funzione 
funeraria e celebrativa assegnata all’ambiente, è assai vasta e non può essere qui interamente 
menzionata; mi limito dunque, per esigenze di spazio, a rimandare ai contributi più recenti e 
alla letteratura precedente che è lì citata: D. Pincus, Venice and its Doge in the Grand Design: 
Andrea Dandolo and the fourteenth-century Mosaics of the Baptistery, in San Marco, Byzantium, 
and the Myths of Venice, a cura di H. Maguire, R. S. Nelson, Dumbarton Oaks Research Library 
and Collection, Washington 2010, pp. 245-271; E. de Franceschi, I mosaici del Battistero 
marciano a Venezia, 3 voll., Tesi di dottorato, Università degli studi di Udine, 2014; Idem, I 
mosaici del battistero, fra il rinnovamento bizantino-paleologo e la produzione pittorica veneta 
dei primi decenni del Trecento, in San Marco, la basilica di Venezia. Arte, Storia, Conservazione, 



Zuleika Murat68

si osservano paiono essere state modello privilegiato per gli angeli dipinti da 
Guariento nella cappella palatina, poiché assai strette sono lì le assonanze 
con i precedenti marciani27. Analoga è anche l’intenzione di associare stret-
tamente i messaggeri celesti ad uno specifico individuo e al destino della sua 
anima dopo la morte; individuo che diventa, per esteso, rappresentazione del 
proprio clan dinastico e dell’istituzione incarnata in vita. 

Il progetto carrarese, tuttavia, si distingue da questi precedenti per la sua 
complessità e ricchezza. Le raffigurazioni di angeli si inseriscono infatti in un 
contesto assai più elaborato, dove abbondano le imprese commissionate dai 
signori a scopo propagandistico e autocelebrativo. Le sale del Palazzo, così 
come gli interni di chiese e quelli del Battistero, ospitavano gallerie di ritratti 
e cicli narrativi di personaggi illustri, sacri e profani, tratti da racconti biblici, 
agiografici o dalla storia antica, e sempre interpretati in chiave di celebrazio-
ne dinastica. In questo contesto, gli angeli contribuiscono alla glorificazione 
della famiglia regnante, riproponendo, per parafrasare le parole di Baschet 
citate in apertura, modelli politici terreni e, al contempo, legittimando gerar-
chie e ranghi mondani.

a cura di E. Vio, 3 voll., Marsilio, Venezia 2019, I, pp. 308-317; S. Gerevini, Art as Politics in the 
Baptistery and Chapel of Sant’Isidoro at San Marco, Venice, «Dumbarton Oaks papers», LXXIV, 
2020, pp. 243-268. 
27  Z. Murat, Guariento, cit., pp. 38-39, 69-71, 140-147, catt. 9.2.1-9.2.39.



Contributi biblico-liturgici





Nadia Munari
BET Polo Biblico

Storia della Salvezza e visioni dell’Aldilà nella  
Cappella degli Scrovegni e nel Battistero di Padova

Nella Cappella degli Scrovegni, Giotto rappresenta l’Aldilà con la scena del Giudizio 
Universale, nella quale mette in evidenza la minacciosa immagine dell’Inferno. Il ci-
clo di affreschi realizzato nel Battistero di Padova da Giusto de’ Menabuoi è invece 
dominato dalla rassicurante visione del Paradiso dipinto nella cupola. Indicando le 
principali fonti bibliche utilizzate dai due autori ricostruiamo i rispettivi programmi 
iconografici.

Parole chiave: Aldilà, Giudizio Universale, Inferno, Paradiso

Immaginare l’Aldilà

Destinate a imprimersi nella memoria dei fedeli, le rappresentazioni 
dell’Aldilà dipinte nella Cappella degli Scrovegni e nel Battistero di Padova 
mirano a suscitare sentimenti opposti.

Nella controfacciata della cappella padovana Giotto realizza un Giudizio 
Universale1 nel quale la processione dei beati ascende verso Cristo, mentre 

1  Sull’iconografia del Giudizio Universale cfr. Y. Christe, Il Giudizio Universale nell’arte del 
Medioevo, Jaca Book, Milano 2000; M. Angheben, Alfa e Omega. Il Giudizio Universale tra 
Oriente e Occidente, a cura di V. Pace, Itacalibri, Castel Bolognese 2006.



Nadia Munari72

dall’alto discende «la Gerusalemme nuova» (Ap 21,2) della quale scorgiamo 
solo due frammenti nel bordo superiore della scena. Il Paradiso rimane quasi 
del tutto nascosto, mentre l’Inferno viene esibito in primo piano, con le sue 
pene impressionanti.

La storia della Salvezza narrata da Giusto de’ Menabuoi nel Battistero di 
Padova mostra invece, in un riquadro dell’abside, la Gerusalemme celeste che 
apparirà alla fine dei tempi e nella cupola una visione del Paradiso che non 
rimanda ad un futuro escatologico, ma rivela una realtà già attuale.

Giotto fa solo intravedere il Regno dei cieli, mentre Giusto evita di mo-
strare l’immaginario infernale. L’accento è posto in un caso sulla paura del-
la dannazione, nell’altro sulla speranza di essere ammessi all’assemblea dei 
beati.

Quali percorsi all’interno del testo biblico vengono privilegiati nei due 
programmi iconografici? E quale ruolo viene attribuito alla responsabilità 
del singolo o alla mediazione della comunità ecclesiale? Tenendo presenti 
questi interrogativi seguiamo le tappe fondamentali della storia biblica nar-
rata nelle immagini di Giotto e di Giusto.

I sensi della Scrittura nella esegesi di Giotto

La Cappella degli Scrovegni, consacrata nel 1305, è un edificio a pianta 
longitudinale coperto da una volta a botte, annesso in origine al palazzo 
dominicale, demolito nell’Ottocento. Dalla residenza i membri della famiglia 
raggiungevano la chiesa attraverso l’apertura ricavata nell’angolo a nord-
est. L’ingresso pubblico si trova invece in facciata. I due accessi rivelano la 
duplice valenza dell’edificio. Concepito come oratorio privato e destinato ad 
accogliere il sepolcro del committente, l’edificio ospitava anche celebrazioni 
aperte alla cittadinanza.

A partire dai due ingressi si dischiudono differenti percorsi di lettura 
degli affreschi. Il proprietario entrando si trovava di fronte all’allegoria della 
Prudenza, dipinta nello zoccolo della parete sud, primo elemento di una serie 
di figure che rappresentano sette Virtù e, opposti, i sette Vizi. 

Chi proviene dalla facciata e percorre la navata, incontra invece, ai lati 
dell’arco trionfale, la prima scena biblica, che rappresenta l’Annunciazione.

Il racconto evangelico prosegue poi con la Visitazione, collocata sotto la 
figura della Vergine Annunciata, e riprende nella parete attigua. I lati lunghi 
ospitano grandi riquadri narrativi disposti su tre registri. Il più alto presenta 
Storie della Vergine derivate da scritti apocrifi. I due registri centrali conten-



Storia della Salvezza e visioni dell’Aldilà nella Cappella degli Scrovegni e nel Battistero di Padova 73

gono gli episodi dei Vangeli, seguendo un percorso che parte nel lato sud in 
angolo con il presbiterio, procede verso il Giudizio e ritorna all’arco trionfale.

Le Virtù e i Vizi sono invece disposti, in entrambi i lati lunghi, in direzio-
ne della controfacciata.

Come si raccordano i diversi itinerari delle scene narrative e delle imma-
gini allegoriche? L’insegnamento etico e la narrazione evangelica dei registri 
superiori non sono dimensioni separate, semplicemente giustapposte, ma si 
integrano reciprocamente. La coppia di episodi ai lati dell’arco trionfale – 
composta dalla Visitazione e, sulla sinistra di chi guarda, dal Patto di Giuda 
– presenta due scene che si inseriscono nella narrazione del primo registro 
cristologico. Al tempo stesso le figure di Maria e di Giuda sono i modelli bi-
blici dei comportamenti illustrati in modo concettuale con le personificazio-
ni delle Virtù e dei Vizi che, a loro volta, conducono, nella scena del Giudizio, 
tra gli eletti o tra i dannati2. Nella controfacciata infine compaiono, ancora in 
antitesi, le figure di Maria – che riceve dallo Scrovegni il dono della Cappella 
(fig. 78) – e di Giuda, impiccato nell’Inferno (fig. 3).

All’intreccio tra dimensione etica e narrativa è possibile aggiungere un 
ulteriore itinerario di lettura. 

Le scene con le storie di Cristo – come è noto – possono essere consi-
derate secondo l’ordine orizzontale oppure a coppie in senso verticale3. In 
questo caso emergono parallelismi tra le immagini, a livello formale o di 
contenuto. Il nesso è di tipo “figurale”, in grado cioè di far emergere nell’e-
pisodio del registro più alto la prefigurazione di un senso ulteriore, rivelato 
dal riquadro sottostante. Nel Battesimo di Cristo al Giordano, ad esempio, 
è prefigurata la sua morte, che si compie con la Crocifissione, dipinta nel 
registro inferiore. In modo analogo, nella Risurrezione di Lazzaro appare la 
prefigurazione della scena sottostante con il sepolcro vuoto e con l’incontro 
tra il Risorto e la Maddalena.

Le immagini della Cappella degli Scrovegni consentono dunque diver-
se letture in accordo con i criteri dell’esegesi medievale, che attribuiva alla 
Scrittura quattro dimensioni di senso4. Oltre al senso letterale vengono ri-
conosciute, nella pagina sacra, tre forme di senso spirituale: il senso morale, 

2  Il senso della coppia di scene ai lati dell’arco del presbiterio è approfondito da A. Derbes, 
M. Sandona, The Usurer’s Heart. Giotto, Enrico Scrovegni, and the Arena Chapel in Padua, The 
Pennsylvania State University Press, Pennsylvania 2018.
3  M. Alpatoff, The parallelism of Giotto’s Paduan frescoes, in «The Art Bulletin», 1947, III, 
pp. 149-154.
4  Sulla lettura quadriforme del testo biblico resta fondamentale l’opera di H. de Lubac, 
Esegesi medievale. I quattro sensi della Scrittura, 4 voll., Jaca Book, Milano 1986-2006, alla 
quale va aggiunto il volume di G. Dahan, Lire la Bible au Moyen Age: essais d’herméneutique 
médiévale, Droz, Genève 2009.



Nadia Munari74

il senso allegorico (che all’epoca di Giotto corrispondeva al senso figurale5) 
e il senso anagogico relativo alle realtà escatologiche.

Per individuare il quarto senso del testo biblico non resta che volgere lo 
sguardo alle figure del Giudizio Universale6. 

L’Aldilà nella Cappella degli Scrovegni

Nell’affresco del Giudizio Universale di Giotto, senso letterale e senso spi-
rituale tendono a coincidere. Ciò che viene mostrato della realtà escatologica 
trova infatti il suo fondamento nella “lettera” della Scrittura in una catena di 
citazioni che percorre l’intero canone biblico. Nella sua rappresentazione il 
pittore si riallaccia alla tradizione iconografica7, ma alcuni dettagli indicano 
una riflessione originale sui passi biblici evocati (fig. 8).

Partendo dall’alto ai lati della trifora, attraverso la quale è visibile il cielo 
reale, due angeli stanno avvolgendo «come un rotolo» (Ap 6,14; cfr. Is 34,4) 
la superficie celeste dipinta, sulla quale sono rappresentati contemporanea-
mente il sole e la luna non più luminosi. «Il sole si oscurerà – leggiamo in-
fatti nel Vangelo di Matteo –, la luna non darà più la sua luce» (Mt 24,29; cfr. 
Is 13,10b). Dietro il firmamento già si intuisce «un cielo nuovo» e «la Geru-
salemme nuova» del libro dell’Apocalisse (21,1-2). Insieme a questi fenomeni 
appare «in cielo il segno del Figlio dell’uomo» (Mt 24,30), identificato con la 
grande croce sorretta da due angeli.

Nella zona centrale dell’affresco «il Figlio dell’uomo […] seduto sul tro-
no della sua gloria» (19,28) irrompe sulla scena accompagnato da «tutti gli 
angeli» (25,31). Attorno alla mandorla del Messia si trovano quelli «con una 
grande tromba» (24,31; cfr. 1 Cor 15,52) inviati verso i quattro punti cardinali 
a radunare gli eletti (cfr Mc 13,27). Ai lati di Cristo i discepoli siedono «su 
dodici troni» (Mt 19,28). Con i gesti delle mani il Giudice separa i beati dai 

5  La precisazione riguardo la corrispondenza tra senso allegorico e senso figurale o tipologico 
proviene da E. Auerbach, Figura, in Studi su Dante, Feltrinelli, Milano 2012 (ed. or. 1944), 
pp. 176-240. In una nota a p. 225 l’autore precisa, infatti, che «Dante e i suoi contemporanei 
definivano allegoria il senso figurale, senso morale o tropologico quello che chiamiamo 
allegoria».
6  L’analogia tra i sensi molteplici attribuiti alla Bibbia e le diverse letture delle immagini di 
Giotto è suggerita da A. Derbes, M. Sandona, Reading the Arena Chapel, in The Cambridge 
Companion to Giotto, a cura di A. Derbes, M. Sandona, Cambridge University press, Cambridge 
2004, pp. 197-220: 198.
7  A. Tomei , Un “nuovo” Giudizio Universale. Giotto nella Cappella Scrovegni a Padova, in The 
Smiling Walls. Dante and the Visual Arts/ e le arti figurative, a cura di R. Arqués, S. Maddalo, L. 
Pasquini, Brepols, Turnhout 2023, pp. 31-43.



Storia della Salvezza e visioni dell’Aldilà nella Cappella degli Scrovegni e nel Battistero di Padova 75

«maledetti», allontanati verso il «fuoco eterno, preparato per il diavolo e i 
suoi angeli» (25,41b).

Alla base dell’affresco i morti escono dai sepolcri, «quanti fecero il bene 
per una risurrezione di vita e quanti fecero il male per una risurrezione di 
condanna» (Gv 5,29; cfr. Dn 12,2). A destra del Giudice gli eletti avanzano in 
volo, i santi per primi, seguiti da uomini e donne «ancora in vita [...] rapiti 
insieme con loro sulle nubi» (1 Tess 4,17).

Dal trono del Figlio dell’uomo scende un «fiume di fuoco» (Dn 7,10) sud-
diviso poi in quattro rivoli, secondo il modello del corso d’acqua che attra-
versa l’Eden (Gen 2,10). Nelle tre zone dell’Inferno delimitate dalle fiamme 
precipitano i responsabili delle colpe commesse contro l’amore del Padre, 
che nella Scrittura sono identificate con «la concupiscenza della carne, la 
concupiscenza degli occhi e la superbia della vita» (1 Gv 2,16)8. Le tre colpe 
fondamentali secondo il testo giovanneo vengono rappresentate da Giotto 
con i riferimenti alle trasgressioni sessuali, con l’allusione all’avidità – testi-
moniata dalle borse di denaro presenti nella scena – e, nello spazio centrale, 
sopra la figura di Satana, con i segni della violenza di coloro che, come il 
principe dell’Inferno, sono dominati dall’orgoglio. 

Nemmeno il fuoco scende poi nell’abisso infernale delimitato, nella som-
mità del pendio, da rocce incandescenti. Nel cuore della cavità infernale re-
gnano infine esclusivamente le «tenebre» (Mt 8,12).

Alla separazione tra figure sulla destra e sulla sinistra di Cristo, che do-
mina l’intera composizione del ciclo di affreschi della Cappella, si aggiunge, 
nella scena del Giudizio, la contrapposizione tra l’ascesa verso l’alto dei beati 
e lo sprofondare dei dannati verso il basso.

In entrambe le direzioni, il Paradiso e l’Inferno proseguono oltre i limiti 
dell’affresco. In alto la Gerusalemme celeste resta avvolta nel mistero; nel 
bordo inferiore i corpi dei dannati si ammassano, inghiottiti dalle bocche di 
cavità il cui interno rimane inaccessibile allo sguardo: nel tradurre in imma-
gine il testo biblico, Giotto dipinge un Aldilà dai confini insondabili e, nella 
porzione infernale, caotico e mostruoso.

La Chiesa celeste nel Battistero

Una composizione ordinata e perfettamente inscritta nella compiutezza 
della forma circolare si presenta invece nella cupola del Battistero padovano.

8  Cfr. A. Derbes, M. Sandona, Triplex periculum. The moral topography of Giotto’s hell in the 
Arena Chapel, Padua, «Journal of the Warburg and Courtauld Institutes», 8 (2015), pp. 41-70.



Nadia Munari76

L’edificio, affrescato intorno al 13759, è formato da un ambiente qua-
drato coperto dalla volta con il Paradiso. Nel lato a est si aprono tre arcate 
che danno accesso ad uno spazio trasversale di mediazione rispetto alla zona 
dell’altare, coperta da una cupoletta. L’ingresso principale, in comunicazione 
con il percorso che proviene dalla Cattedrale, si trova nella parete occiden-
tale, dove era collocato il sepolcro della committente di Giusto, Fina Buz-
zacarini (m. 1378), moglie di Francesco il Vecchio da Carrara (m. 1393). Del 
monumento – distrutto dai veneziani dopo il 1405 – rimane la struttura di 
coronamento e la lunetta con l’immagine di Fina in ginocchio ai piedi della 
Vergine in trono con il Bambino (fig. 25). 

Anche nel caso del Battistero, dimensione pubblica dello spazio e aspi-
razione alla salvezza personale da parte della committente si intrecciano 
tra loro. L’edificio ospita, al centro dell’aula maggiore, il fonte battesimale, 
presso il quale viene celebrato il sacramento che inserisce nella comunità 
ecclesiale10.

Rispetto all’anticipazione del futuro escatologico nel Giudizio di Giotto, 
l’Aldilà di Giusto si colloca in un tempo contemporaneo allo sguardo dell’os-
servatore.

La teofania della cupola evoca lo «squarciarsi» dei cieli (Mc 1,10; cfr. Mt 
3,16; Lc 3,21) durante il battesimo di Gesù al Giordano. Nell’episodio evan-
gelico la voce del Padre e la discesa dello Spirito in forma di colomba sono i 
segni che rivelano la divinità del Figlio e il mistero trinitario. Nell’immagine 
della volta del Battistero la presenza della “comunione dei santi” offre invece 
la visione della Chiesa celeste unita, nella celebrazione della liturgia, alla 
Chiesa terrena (fig. 26).

L’invenzione di Giusto dà in questo modo espressione visiva all’afferma-
zione dogmatica contenuta nella bolla Benedictus Deus promulgata da papa 
Benedetto XII nel 1336. Il documento poneva fine alla controversia relativa 
alla possibilità, da parte degli eletti, di godere della “visio beatifica” prima 
della risurrezione della carne11. I beati sono infatti, nella cupola, uniti agli 
angeli al cospetto della Maestà divina.
9  Una datazione più tarda è suggerita da L. Bourdua, «Qui locus vocatur el Batisterio». 
Space, Liturgy and Multiple Vantage Points: the Frescoes of the Baptistery of Padua by Giusto de’ 
Menabuoi, in Gli spazi del sacro nell’Italia medievale, a cura di F. Massaccesi e G. Valenzano, 
Bologna University Press, Bologna 2022, pp. 327-353.
10  I riferimenti biblici, teologici e liturgici al battesimo negli affreschi dell’edificio sono 
approfonditi da A. Derbes, Ritual Gender & Narrative in Late Medieval Italy, Brepols, Turnhout 
2020.
11  Sui riflessi della controversia nella pittura di Giotto cfr. V. Brilliant, Father of light: Giotto 
and the Beatific vision in the Baroncelli Chapel, in Late Medieval Italian art and its contexts. 
Essays in honour of Professor Joanna Cannon, Eds. D. Cooper, B. Williamson, The Boydell 
Press, Woodbridge 2022, pp. 169-179: p. 177 per la bibliografia sul tema.



Storia della Salvezza e visioni dell’Aldilà nella Cappella degli Scrovegni e nel Battistero di Padova 77

Intorno al busto del Pantocratore ruotano i cerchi concentrici dei cieli, 
popolati dai volti delle creature angeliche e degli eletti, a partire da Adamo 
fino agli ultimi santi canonizzati. Allineata con la figura del Figlio, la Vergine 
su fondo oro è circondata da angeli musicanti. Proseguendo lungo l’asse che 
dal centro della cupola si dirige verso la cappella dell’altare sono disposte le 
immagini decisive della storia della Salvezza. Alla base della volta la scena 
della Creazione è l’unica a occupare l’intera altezza del tamburo nella serie di 
riquadri dedicati alle storie della Genesi. Al di sotto, l’imponente Crocifissio-
ne segna il momento della redenzione. Nella parete di fondo del presbiterio, 
infine, la lunetta ospita la scena apocalittica della Parusia.

Genesi, Vangeli e Apocalisse con i loro diversi generi letterari rimandano 
nelle immagini di Giusto a diverse dimensioni del tempo.

C’è il “tempo delle origini”, narrato in forma mitologica nel primo libro 
dell’Antico Testamento e rappresentato nel tamburo della cupola. I racconti 
evangelici, dipinti nelle pareti del vano maggiore, si riferiscono al tempo del-
la rivelazione cristologica. Dalla Pentecoste, affrescata nella cupoletta, ha ini-
zio il “tempo della Chiesa”, illustrato nell’abside con il linguaggio simbolico 
dell’ultimo libro del Nuovo Testamento. L’intero itinerario è guidato da una 
visione teologica della storia, messa in moto e rinnovata da interventi divini.

L’impegno personale, sul quale insiste la Cappella degli Scrovegni, non 
è qui sufficiente per salvarsi. Centrale invece è il riferimento all’efficacia del 
battesimo, prefigurato nelle scene dell’Antico Testamento – come nel Diluvio 
–, anticipato nella pratica di Giovanni Battista e richiamato in diverse im-
magini dell’Apocalisse. La Chiesa, dunque, nel tempo tra la Pentecoste e la 
Parusia, è la mediatrice dell’opera divina di Salvezza. 

Nell’Aldilà di Giusto trova luogo una citazione esplicita della Scrittura 
che si pone come chiave di lettura dell’intero ciclo. Al centro della cupola, il 
Pantocratore espone un volume nel quale è leggibile la formula ‟Ego sum A 
et Ω” («Io sono l’Alfa e l’Omèga»), che ricorre ben tre volte nell'Apocalisse 
(1,8; 21,6; 22,13).

La prima e l’ultima lettera dell’alfabeto della lingua greca, nella quale è 
scritto il Nuovo Testamento, indicano che in Cristo è ricapitolata l’intera sto-
ria della Salvezza. Intorno al Pantocratore gli angeli e i santi celebrano una 
liturgia celeste, modello per i fedeli raccolti sotto la cupola.

Tra terra e cielo si instaura un rapporto di reciproca corrispondenza e 
integrazione. Ai santi i fedeli rivolgono le loro preghiere per ottenere “racco-
mandazioni” per l’Aldilà12.

12  M. Bacci, Investimenti per l’Aldilà. Arte e raccomandazione dell’anima nel Medioevo, 
Laterza, Roma-Bari 2003.



Nadia Munari78

Enrico Scrovegni si era fatto ritrarre nel Giudizio mentre offriva alla Ver-
gine il modellino della sua Cappella, Fina invece si affida alla mediazione di 
Giovanni Battista e di Giovanni Evangelista, autore dell’Apocalisse (figg. 25 
e 78).

L’opera di Giusto privilegia così la dimensione ecclesiale rispetto alla 
prospettiva individuale che domina nella Cappella degli Scrovegni.

L’ultima scena dell’Apocalisse di Giusto rappresenta infine la visione del-
la Gerusalemme celeste (fig. 79). Con la sua forma quadrata e la parete di 
fondo aperta da tre arcate richiama la struttura del Battistero che la ospita, 
in un gioco di reciproci rispecchiamenti nel quale l’azione liturgica è intesa 
come anticipazione, nel tempo della storia, della vita che attende gli eletti in 
Paradiso.



Francesca Leto 
Facoltà Teologica dell’Italia Centrale,  
Istituto di Scienze Religiose di Vicenza

La liturgia iconica degli spazi della Cappella degli 
Scrovegni e del Battistero di Padova 

L’apparato iconografico di una chiesa fino a una parte dell’epoca medievale è in 
stretta connessione con la liturgia che vi si celebra. Lungi dall’avere un fine dida-
scalico, come spesso si è detto, l’immagine ha invece uno scopo partecipativo, cioè 
prende parte all’azione liturgica contribuendo alla sua efficacia performativa. Gli 
affreschi dei due luoghi, la Cappella degli Scrovegni e il Battistero della Cattedrale, 
appartengono a due spazi con funzioni differenti in cui si celebrano liturgie spe-
cifiche con determinati partecipanti. Le immagini hanno qui la forza di mostrare 
l’invisibile, di “aprire una finestra” sul mistero celebrato provocando quello stupore 
e quel coinvolgimento che determinano una trasformazione in coloro che vi entra-
no. Si intersecano così due sequenze spaziali, una che rinvia al racconto della storia 
della Salvezza pronunciata nella liturgia e narrata attraverso l’apparato iconografico, 
e una che corrisponde allo spazio dell’azione liturgica. Le immagini non si limitano 
a descrivere una storia, ma divengono a pieno titolo, citando il monaco Cassinge-
na-Trévedy, co-liturghe.

Parole chiave: liturgia, affreschi, Cappella degli Scrovegni, Battistero di Padova

Gli affreschi della Cappella degli Scrovegni e del Battistero della Catte-
drale, immagini in contesto rituale, posseggono il “potere” di generare un’e-



Francesca Leto 80

sperienza religiosa connessa all’evento della Salvezza proclamato; non si li-
mitano a descrivere una storia, ma divengono a pieno titolo «co-liturghe»1.

Immagini e spazio liturgico

Lo spazio sacro possiamo immaginarlo strutturato secondo un sovrap-
porsi di “racconti”; vi è un racconto dello spazio in sé, che avviene tramite la 
successione delle parti di cui esso è composto e che s’intreccia con l’azione 
liturgica; vi è un racconto biblico sia nei testi delle letture, che in quelli euco-
logici ulteriormente narrato nell’apparato iconografico2.

I significati che si celano e si svelano nei testi e nella pittura nel Medioevo 
sono descritti da Alano di Lilla (1125 ca. - 1202 ca.) in una nota poesia: ‟Ogni 
creatura del mondo / come un libro e un dipinto / è per noi uno specchio”3. 
Un dipinto possiede un significato simbolico o allegorico e le cose stanno 
in relazione alle altre in base a un significato secondo oltre il primo, più 
elementare. Quindi banalizzeremmo l’impianto iconografico se limitassimo 
la sua lettura alla sola narrazione della storia della Salvezza, esso piuttosto 
va letto secondo un’ermeneutica tipologica e liturgica in relazione alle azio-
ni, al canto, ai drammi liturgici e allo spazio che permettono di apprezzare 
le immagini secondo un senso letterale, allegorico, morale ed escatologico. 
Per Alano di Lilla le immagini della pittura giocano un ruolo fondamentale. 
L’immagine è legata al concetto di “totalità”: infatti, se la teologia è l’esposi-
zione logico-discorsiva della verità, e può quindi rappresentarla solo in modo 
diacronico, l’immagine è tota simul, e con un solo colpo d’occhio può rappre-
sentare la verità in modo assolutamente sincronico4. Colui che entra in questi 
luoghi con uno sguardo si trova quindi avvolto nel mistero, cosa che nessuna 
spiegazione sarebbe in grado di fare con la medesima simultaneità.

1  F. Cassingena-Trévedy, La bellezza della liturgia, Edizioni Qiqajon, Comunità di Bose, 
Magnano 2003 (Sympathetika), p. 88.
2  Cfr. A. Levy, Les Machines à faire-croire. I. Formes et fonctionnements de la spatialité 
religieuse, Anthropos, Paris 2003 (La bibliothèque des formes), p. 144.
3  Poesia latina medievale, a cura di G. Gardenal, Mondadori, Milano 1993, p. 274.
4  Alano di Lilla, Viaggio della saggezza. Anticlaudianus. Discorso sulla sfera intellegibile, a 
cura di C. Chiurco, Bompiani, Milano 2004, pp. 402-403.



La liturgia iconica degli spazi della Cappella degli Scrovegni e del Battistero di Padova 81

La Cappella degli Scrovegni

A partire dagli assunti di Pisani e la sua supposta attribuzione dell’im-
pianto teologico ad Alberto da Padova (1269-1328), è possibile individuare 
un ulteriore intreccio con la liturgia celebrata nella Cappella, sia con le azio-
ni, sia con i testi, sia con il genere di alcuni testi. 

L’affresco sull’arco trionfale rappresenta Dio che ordina all’arcangelo 
Gabriele di farsi da tramite per realizzare la redenzione, iniziata con la li-
berazione d’Israele dalla schiavitù dell’Egitto5, mediante l’incarnazione del 
Figlio6 e che sarà portata a compimento solo nella Parusia7. Nel registro sot-
tostante all’arco trionfale si trova l’Annunciazione e infatti la Cappella fu 
intitolata a Maria il 25 marzo 1303, festa dell’Annunciazione. Nel XIV sec. 
al termine della liturgia di quella festa, avremmo udito, nell’orazione dopo 
la comunione come chiave ermeneutica dell’intero ciclo pittorico che, cono-
sciuta l’incarnazione del Figlio per l’annuncio dell’Angelo, siamo condotti 
alla gloria della risurrezione attraverso la sua passione e croce8. I fedeli a 
quel punto si voltavano per uscire e si trovavano quasi avvolti dal Giudizio 
Universale dove potevano immaginare di essere condotti verso la gloria della 
Resurrezione. 

Nel registro centrale a sud, la Nascita di Gesù mostra l’inizio del compi-
mento della Redenzione, come nell’orazione della messa della vigilia del Na-
tale: «Deus qui nos redemptionis nostrae annua expectatione laetificas, praesta 
ut Unigenitum tuum quem redemptorem laeti suscipimus, venientem quoque 
iudicem securi videamus»9. Questa orazione “prende forma” percorrendo la 
Cappella in uscita rasenti il lato sud come metafora del cammino della vita 
terrena; con il passo scandito dalle Virtù, si può guardare la controfacciata, 
senza timore, in attesa dell’Unigenito che verrà come giudice. Nella messa 
della notte di Natale, udita l’orazione dopo la comunione, «Da nobis quae-
sumus Domine Deus noster, ut qui nativitatem Domini nostri Iesu Christi nos 
frequentare gaudemus, dignis conversationibus ad eius mereamur pertinere 
consortium», si poteva pregustare di appartenere alla comunione del Reden-

5  Dt 7,6 e ss.
6  Lc 1,68; 2,38.
7  Lc 21,28.
8  «Gratiam tuam Domine mentibus nostris infunde, ut qui angelo nuntiante Christi Filii tui 
incarnationem cognovimus, per passionem eius et crucem ad resurrectionis gloriam perducamur», 
in Missale Franciscanum Regulae, Codicis VI.G.38. Bibliothecae Nationalis Neapolinensis, a cura 
di M. Przeczewski, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 2003, MFR 2081.
9  In vigilia Nativitatis Domini, MFR 250.



Francesca Leto 82

tore in Paradiso, consci di aver condotto una vita degna come indicato dalle 
virtù10. 

Nella festa In purificatione sanctae Mariae, la colletta mette in relazione 
la Presentazione al tempio con il fatto che un giorno i fedeli potranno esse-
re presentati a Dio con cuore puro11; l’affresco unito ai testi dell’eucologia 
pregata riconducono al Giudizio finale: «in templo sancto gloriae tuae repra-
esentari mereamur»12. 

Il Giudizio non ha come scopo quello di terrorizzare i fedeli; gli ultimi 
tempi raffigurati esprimono in un codice diverso, ma forse più efficace, la 
dimensione prolettica della liturgia che rappresenta una delle dimensioni 
caratteristiche della liturgia stessa.

Di fronte alla Presentazione al tempio si trova la Resurrezione, per questo 
la profetessa Anna reca un cartiglio con l’iscrizione «Quoniam in isto erit 
redemptio saeculi». Gesù indossa fin d’ora una tunica rossa ricamata d’oro 
che avrà anche nel Giudizio13.

Nella festa In natale sanctorum Innocentium sono uniti i due eventi, la 
Fuga in Egitto e la Strage degli Innocenti così come Giotto accosta i due ri-
quadri. L’epistola prevista nella messa era tratta dall’Apocalisse «ex omnibus 
primitiae Deo et agno […] sine macula enim sunt ante thronum Dei»14. Gli 
innocenti uccisi da Erode appaiono quindi come davanti al trono di Dio sa-
crificati, in quanto primizie ed è per questo che precedono i martiri in Para-
diso e si trovano nel riquadro in adiacenza al Giudizio. Stanno al termine del 
percorso delle Virtù, che sole possono contrapporsi ai Vizi15, poiché i piccoli 
martiri hanno confessato la loro fede con la morte. Nella colletta si chiedeva 
a Dio che tutti i mali dei vizi fossero mortificati, affinché la fede, che si pro-
fessa con le parole, si manifestasse anche nei comportamenti e nella vita16.

Il riquadro di Gesù tra i dottori è posto adiacente al Giudizio e la liturgia 
ci fornisce la chiave di lettura. L’introito della messa, Salmo 99,2 nella Domi-

10  In nocte Nativitatis Domini, MFR 271.
11  «Omnipotens sempiterne Deus, maiestatem tuam suppliciter exoramus, ut sicut unigenitus 
Filius tuus hodierna die cum nostrae carnis substantia in templo est praesentatus, ita nos facias 
purificatis tibi mentibus praesentari», in In purificatione sanctae Mariae, MFR 2004.
12  In purificatione sanctae Mariae, MFR 1989.
13  G. Pisani, La concezione agostiniana del programma teologico della Cappella degli Scrovegni, 
in Alberto da Padova e la cultura degli Agostiniani, a cura di F. Bottin, Padova University Press, 
Padova 2014, p. 51. 
14  Ap 14,4, in Biblia Sacra. Vulgatae Editionis. Sixti V pontificis maximi iussu recognita et 
Clementis VIII auctoritate edita, San Paolo, Milano 1995.
15  G. Pisani, La Cappella degli Scrovegni, cit., p. 218-219.
16  Cfr. MFR 332: «Deus cuius hodierna die praeconium innocentes martyres non loquendo sed 
moriendo confessi sunt, omnia in nobis vitiorum mala mortifica, ut fidem tuam quam lingua 
nostra loquitur, etiam moribus et vita fateatur».



La liturgia iconica degli spazi della Cappella degli Scrovegni e del Battistero di Padova 83

nica prima post Epiphaniam, è come una visione di coloro che riconoscono in 
quel Bambino il Signore che un giorno regnerà seduto in trono sulle potenze 
celesti in adorazione.

Nell’arco trionfale sotto l’Annunciazione a sud, è dipinta la Visitazione. 
Inizia qui una serie di eventi della storia della Salvezza in cui il Figlio incar-
nato, fin dal ventre materno, è riconosciuto, come Bambino, Re, Figlio, Mae-
stro, Signore. Verso nord è rappresentato il Tradimento di Giuda, capostipite 
di coloro che non lo hanno riconosciuto a partire da La cacciata dei mercanti 
dal tempio, con la serie dei riquadri che conducono fino alla morte il Cristo 
perché «il mondo non lo ha riconosciuto. Venne fra i suoi, e i suoi non lo 
hanno accolto»17.

I vizi e le virtù che si contrappongono mostrano che «Chiunque infatti 
fa il male, odia la luce, e non viene alla luce perché le sue opere non vengano 
riprovate»18. Dal lato dei vizi, nel registro più basso della parete nord, par-
tendo dal Tradimento di Giuda, si giunge alle tenebre della Giudizio, il lato 
oscuro. Coloro invece che riconoscono Gesù seguono la via delle virtù, «chi 
fa la verità viene verso la luce, perché appaia chiaramente che le sue opere 
sono state fatte in Dio»19; nel Vangelo di Giovanni, filo conduttore generale, 
si legge che «il giudizio è questo: la luce è venuta nel mondo, ma gli uomini 
hanno amato più le tenebre che la luce, perché le loro opere erano malva-
gie»20. Questo è il significato generale della struttura del ciclo pittorico: se-
guendo l’anno liturgico si narra il compimento della redenzione centrato sul 
tema dell’incarnazione del Figlio che chiede di essere riconosciuto e creduto 
in virtù della capacità data dalla discesa dello Spirito Santo sugli uomini e 
sulle donne. Infatti, la scelta di stare sulla via della luce o su quella delle 
tenebre discende dallo Spirito-Paraclito (Gv 14,26) ricevuto nella Pentecoste 
dell’ultimo riquadro della parete nord.

Il Giudizio indica, proprio prima dell’uscita, che si può vivere riconoscen-
do e credendo nel Figlio mandato dal Padre e quindi vivere nella luce, oppure 
non riconoscere e non credere al Figlio e quindi vivere nelle tenebre.

La medesima croce della Crocifissione campeggia al centro del Giudizio, 
infatti Gesù fu «innalzato da terra»21, innalzato sulla croce e «innalzato 
dunque alla destra di Dio»22. La croce del Giudizio, ai piedi del Cristo in tro-
no, non è infilata nella terra, ma è sorretta da un uomo che cammina verso 

17  Gv 1,10c-11.
18  Gv 3,20.
19  Gv 3,21.
20  Gv 3,19ab. La pericope evangelica era letta il lunedì dopo la Pentecoste, MFR 1509.
21  Gv 12,32.
22  At 2,32.



Francesca Leto 84

la luce dei beati. Una possibile interpretazione è nel tema della sequela di 
Gesù23. Sant’Agostino nel commento al Vangelo di Giovanni scrive: 

	Se volete essere autentici cristiani, aderite profondamente a Cristo in ciò 
che si è fatto per noi, onde poter giungere a lui in ciò che è e che è sempre 
stato»24 e prosegue: «se già scorgiamo la meta da raggiungere, tuttavia c’è 
di mezzo il mare di questo secolo. […] Ci ha procurato il legno con cui 
attraversare il mare. Nessuno, infatti, può attraversare il mare di questo 
secolo, se non è portato dalla croce di Cristo25.

Infatti le dimensioni della croce e il suo essere perfettamente ritta spie-
gano che sono i cristiani a farsi trasportare dalla croce. L’“omino” è in parte 
nascosto dalla croce, solo in questo modo: «Nos autem gloriari oportet in cru-
ce Domini nostri Iesu Christi»26, canto al Vangelo della liturgia. In exaltatione 
sanctae crucis, a cui seguiva la lettura di Gv 12,31-36a27.

Il Battistero della Cattedrale 

La cupola del Battistero ci conduce in uno spazio che è solo immaginabi-
le, perché nessuno lo ha mai visto: il Paradiso. La cupola è propriamente l’e-
lemento architettonico metafora per eccellenza del cielo, capace di divenire 
essa stessa un cielo sulla terra. Il cielo immaginato da Giusto de’ Menabuoi 
non è vuoto, ma abitato dalla corte celeste.

Egli concepisce il cielo raffigurando ciò che i fedeli hanno impresso nella 
mente attraverso le litanie dei santi. In queste viene probabilmente “disegna-
ta” per la prima volta la corte celeste secondo uno schema fisso che presenta 
poi possibilità di variazioni interne. Il livello più alto sull’asse verticale è 
direttamente proporzionale al livello di beatitudine secondo il pensiero me-
dievale. La gerarchia è fissata nell’ordine, angeli, patriarchi, profeti, apostoli, 
martiri, confessori, vergini, ma sulla scelta dei singoli c’è una certa libertà 
che è quella che permette sempre di inserire i santi locali o quelli che hanno 
attinenza specifica con ciò che si sta celebrando.

L’esorcismo sulle elette, a partire dal sacramentario Gelasiano, cita la 
medesima corte celeste: 

23  Mt 10,30; 16,24; Mc 8,34; Lc 9,23; 14,27.
24  Augustinus Hipponensis, In Evangelium Ioannis tractatus, CXXIV, Tractatus 2, 3, 
Commento al Vangelo di San Giovanni, Testo lat. dall’Edizione Maurina, intr. e indici a cura di 
A. Vita, Trad. e note di E. Gandolfo, rev. di V. Tarulli, Città Nuova Editrice, Roma 1968, p. 27.
25  Ibid.
26  In exaltatione sanctae crucis, MFR 2690, cfr. Gal 6,14.
27  MFR 2691.



La liturgia iconica degli spazi della Cappella degli Scrovegni e del Battistero di Padova 85

Deus caeli, deus terre, deus angelorum, deus archangelorum, deus prophetarum, 
deus martyrum, deus omnium bene uiuentium, deus cui omnis lingua 
confitetur caelestium terrestrium et infernorum: te inuoco, domine, ut has 
famulas tuas perducere et custodire digneris ad gratiam baptismi tui. Ergo 
maledicti ut supra28.

Durante la celebrazione della liturgia delle ore nella Cattedrale di Padova 
nel Trecento, nei secondi vespri della solennità di tutti i santi, avremmo udi-
to una sequenza similare nell’inno: 

	esu, salvator saeculi, redemptis ope subveni, et, pia Dei genetrix, salutem posce 
miseris. Coetus omnes angelici, patriarcharum cunei ac prophetarum merita 
nobis precentur veniam», e poi nell’antifona al Magnificat «Te gloriosus 
apostolorum chorus, te prophetarum laudabilis numerus, te martyrum 
candidatus laudat exercitus, te omnes electi voce confitentur unanimes: beata 
Trinitas, unus Deus.

Non va dimenticato che il restauro voluto da Fina Buzzacarini (1328-
1378) aveva come fine un mausoleo per lei stessa e per il marito Francesco 
il Vecchio da Carrara (1325-1393). Nella Commendatio animae del Messale 
francescano in uso al tempo si invitava l’anima a partire dalla terra nel nome 
del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo e poi, seguendo l’ordine, di tutta la 
corte celeste al completo29. 

La disposizione in cieli concentrici ha poi dei precedenti letterari in Ala-
no di Lilla (1125 ca. - 1202 ca.) nell’Anticlaudiano in cui descrive schiere 
angeliche, santi vestiti di bianco con l’aureola in mezzo ai quali «primeggia» 
la Vergine30.

Al centro del Paradiso escatologico si trova il Cristo Pantocratore. La cu-
pola poggia sul tamburo dipinto su due fasce sovrapposte con il racconto 
della Genesi che parte con un riquadro a doppia altezza con la Creazione del 
mondo al di sotto e in asse con la Beata Vergine Maria. È un Paradiso esca-

28  Item exorcismi super electos item super faeminas. GeV 293, in Sacramentarium Gelasianum 
Concordantia, a cura di M. Sodi - G. Baroffio - A. Toniolo, LAS, Roma 2014. Quasi del tutto 
sovrapponibile a GeV 1705. 
29  Commendatio animae. MFR 100: «Proficiscere anima christiana de hoc mundo in nomine 
Dei patris omnipotentis qui te creavit, in nomine Iesu Christi filii Dei vivi qui pro te passus 
est, in nomine Spiritus sancti qui in te effusus est, in nomine angelorum et archangelorum, in 
nomine thronum et dominationum, in nomine principatuum et potestatum, in nomine cherubin 
et seraphin, in nomine patriarcharum et prophetarum, in nomine sanctorum apostolorum , 
in nomine martyrum et confessorum, in nomine sanctorum monachorum et heremitarum, in 
nomine virginum et omnium sanctorum et sanctarum Dei hodie sit in pace locus tuus et habitatio 
tua sit in sancta Sion».
30  Alano di Lilla, Viaggio della saggezza, cit, cap. 5 vv. 443-445; 453–470; 471; 480-486; 516-
519.



Francesca Leto 86

tologico in cui, per la presenza della Genesi, stanno uniti i tempi prima della 
creazione e gli ultimi tempi31.

Al di sotto, più grande di tutti i riquadri e sopra l’altare, si trova la Croci-
fissione, secondo il Vangelo di Giovanni32. Sullo stesso asse tutto è ricapitola-
to in Cristo, il passato e il presente, la terra e il cielo33 esattamente così come 
Giusto de’ Menabuoi lo ha raffigurato, con il libro aperto in mano in cui sta 
scritto: «Ego sum alpha et omega, primus et novissimus, principium et finis»34.

La visione beatifica è pensata per i padovani; così Giusto pone in Paradi-
so i santi patroni e ambienta gli eventi della storia della Salvezza con scene 
collocate nelle vie cittadine. La città terrena e la città di Dio sono rappresen-
tate insieme secondo quanto Agostino dice nella Città di Dio: «È mantenuta 
la concordia fra le due città»35. Il tempo della Salvezza e della redenzione 
continua nella storia fino alla seconda venuta di Cristo che si erge al centro 
della cupola.

Leggendo il Liber ordinarius36 della Chiesa padovana, databile tra il 1234 
e il 1304, possiamo scoprire quando il Battistero era utilizzato anche al di 
fuori della celebrazione dei battesimi che, a quell’epoca, avvenivano ancora 
principalmente il Sabato Santo e nella veglia di Pentecoste.

Il Battistero così diventa amplificatore e produttore di significati durante 
le azioni liturgiche che vi si svolgono e che segnano una parte delle feste 
principali dell’anno liturgico: azioni rituali, come processioni e drammi litur-
gici, i riti del battesimo, il canto, i testi delle antifone, dei responsori e degli 
inni, i testi della Genesi che chiarificano le raffigurazioni, le luci, l’incenso, si 
univano alle immagini che i testi evocavano.

La processione al fonte era prevista nella vigilia di san Giovanni Evange-
lista37; nella vigilia della Purificazione di Maria38.

31  Ef 1,3-4.
32  Era letta il Venerdì Santo. Riconoscibile per la scena in cui un soldato spezza le gambe a 
uno dei due ladroni ancora vivi (Gv 19,32).
33  Ef 1,8-10.
34  Ap 22,13.
35  Augustinus Hipponensis, De civitate Dei, 17, (PL 19, 430).
36  Il Liber ordinarius della Chiesa padovana, a cura di G. Cattin e A. Vildera; con contributi di 
A. Lovato e A. Tilatti, Istituto per la storia ecclesiastica padovana, Padova 2002. D’ora innanzi: 
PdE57.
37  PdE57, 67h.
38  PdE57, 96f. Al termine della processione al battistero, si svolgeva il dramma liturgico della 
Presentazione di Gesù al Tempio, in Pd C55-C56, 15v-17v, in Il Liber ordinarius della Chiesa 
padovana, cit., p. CXVIII per quanto riguarda la processione; p. CXVII, per quanto riguarda 
l’ufficio drammatico. (Pd C55, Liber processionalis, Padova, Biblioteca Capitolare, XIV-XV sec.; 
Pd C56, Liber processionalis, Padova, Biblioteca Capitolare, XIV-XV sec, in G. Vecchi, Uffici 
drammatici padovani, Olschki, Firenze 1954.)



La liturgia iconica degli spazi della Cappella degli Scrovegni e del Battistero di Padova 87

Ci si recava in processione al fonte nel Battistero anche nella Domeni-
ca detta Septuagesima;39 nella Dominica in Sessagesima40; nella Dominica in 
Quinquagesima41; nella festa dell’Annunciazione42; nella prima domenica di 
Quaresima43 e i bambini da battezzare a Pasqua, provenienti dalla campagna, 
facevano l’iscrizione44, signacula45, e aperituri46. Durante i riti di esorcismo, si 
diceva la seguente orazione: 

Oratio. In nomine Patris et Filii et Spiritus sancti exstinguatur in te omnis 
virtus diaboli per inpositionem manuum nostrarum immo per invocationem 
omnium sanctorum angelorum, archangelorum, prophetarum, apostolorum et 
martyrum, confessorum, virginum atque omnium simul sanctorum. Amen47.

in cui si invocavano proprio le schiere raffigurate sulla cupola del Batti-
stero. 

Le processioni erano inoltre previste: nella seconda domenica di Quare-
sima48, nella terza domenica di Quaresima49, nella quarta domenica di Qua-
resima50. Nel sabato dei “rami di palma”, si facevano signacula, aperituri e il 
settimo segno di croce51. Il vescovo si recava in processione con croce e ceri 
al Battistero se non andava alla Basilica di Santa Giustina52.

Il Sabato santo si andava al fonte cantando Rex sanctorum, e il vescovo 
benediceva il fonte sotto la volta col Re tra i santi. Battezzati i bambini, si 
cantavano le litanie53 che prendevano vita sulla volta della cupola.

Nella Domenica di Pasqua dopo il dramma liturgico della Visitatio Sepul-
chri, si andava in processione al fonte54; prima della Missa maior55; ai vespri, 

39  PdE57, 99l. 
40  PdE57, 100e.
41  PdE57, 101e.
42  Pd C55-C56, 36v-39v, in Il Liber ordinarius della Chiesa padovana, cit., p. CXVII-CXVIII. 
PdE57, 108, non prescrive la processione al fonte.
43  PdE57, 112f.
44  PdE57, 113a.
45  PdE57, 113bcd.
46  PdE57, 113e.
47  MFR 76.
48  PdE57, 114g.
49  PdE57, 115g. 
50  PdE57, 117a.
51  PdE57, 118k.
52  PdE57, 121b; Ibid., p. CXVIII-CXIX.
53  PdE57, 126b; Ibid., p. CXXII.
54  PdE57, 127b; Ibid., p. CXXII-CXXIII.
55  PdE57, 127g; Ibid., p. CXXIII.



Francesca Leto 88

dopo il Magnificat56. La processione vespertina al fonte veniva ripetuta fino 
al sabato dopo Pasqua57 e il lunedì dopo Pasqua58.

Nell’Ascensione del Signore, la processione al fonte avveniva prima del-
la messa solenne59; nella vigilia della Pentecoste, dopo aver fato signacula, 
aperituri e l’unzione sui battezzandi, s’intonavano le litanie scendendo verso 
il fonte in processione “accompagnati” dall’affresco della cupola60; infine a 
Pentecoste61.

Conclusioni

Spazi liturgici come questi, completamente affrescati, offrono un’espe-
rienza che oggi chiameremmo “immersiva” se vissuta entro l’azione liturgica 
per la quale sono stati ideati. Sappiamo che ascoltare un racconto permette 
di capire e in parte di rivivere le emozioni dei protagonisti. Se questo raccon-
to è rappresentato, questa percezione diviene ancora più marcata in virtù del 
fatto che percepiamo col corpo, per merito dei neuroni specchio, le medesi-
me azioni viste nella raffigurazione o nel dramma liturgico62. Questi spazi 
riescono a immetterci in un “altro” mondo che viviamo come profondamente 
reale. 

56  PdE57, 127i; Ibid., p. CXXIII.
57  PdE57, 127r; Ibid., p. CXXIII.
58  PdE57, 127w; Ibid., p. CXXIII.
59  PdE57, 140e; Ibid., p. CXXIV.
60  PdE57, 142b; Il Liber ordinarius della Chiesa padovana, cit., p. CXXIV-CXXV.
61  PdE57, 143f; Ibid., p. CXXV.
62  V. Gallese, U. Morelli, Cosa significa essere umani? Corpo, cervello e relazione per vivere 
nel presente, Raffaello Cortina, Milano 2024, pp. 187; 199-206.



Giovanni Ibba
Istituto Superiore di Scienze Religiose della Toscana

Le origini dell’Inferno e del Paradiso nel Giudaismo 
del Secondo Tempio

Come avviene in alcune scene dei dipinti di Giotto, derivanti da testi come il pro-
tovangelo di Giacomo, la credenza dell’Inferno e del Paradiso proviene prevalente-
mente da opere che non sono state incluse nel canone biblico. Questo intervento 
spiega la nascita del mondo dell’Aldilà come luogo di dannazione o di premio a 
partire dall’ebraismo antico, in particolare attingendo notizie da quella letteratura, 
soprattutto quella legata al personaggio pre-diluviano Enoc, che una volta era de-
finita apocrifa. Ci fu, si può dire, un processo parallelo nella formazione delle due 
credenze, quella dell’anima e quello dell’Aldilà.

Parole chiave: Giotto, Ebraismo, Enoc, Secondo Tempio

Note introduttive

La credenza dell’Inferno e del Paradiso è testimoniata da opere che non 
sono state incluse nel canone biblico ebraico che, secondo molti storici, è 
stato fissato nel II secolo d.C., pure se rimangono dubbi su questa datazione. 
Il presente intervento vuole mostrare, anche se brevemente, quando e come, 
durante una parte della storia ebraica, il Giudaismo del Secondo Tempio – un 
tempo che gli storici fanno iniziare dal VI secolo a.C e terminare agli albo-



Giovanni Ibba90

ri del II sec. d.C. – , nasce la concezione di una vita oltre la morte assieme 
all’idea di un Aldilà. Nel Giudaismo del Secondo Tempio va inclusa anche la 
nascita, la predicazione e la morte di Gesù, la formazione dei gruppi che lo 
hanno seguito e la composizione dei testi che poi saranno inseriti nel Nuovo 
Testamento, espressione, questa, derivata da una particolare e problematica 
teologia, il cui prototipo è presente nella Lettera agli Ebrei e che verrà utiliz-
zata e rafforzata nei secoli successivi alla sua composizione. È a partire dal 
IV-III secolo a.C. che si produsse, in ambito giudaico-palestinese, la conce-
zione di un qualcosa che rimane dopo la morte. In particolare, la credenza di 
un luogo di pena eterna si ebbe per garantire una punizione ai malvagi che, 
spesso, come accade ancora oggi, rimanevano impuniti nonostante i loro 
delitti. In origine, fra coloro che subirono questa condanna, perché ritenuti 
responsabili del male nel mondo, ci furono anche degli angeli che, a causa del 
loro peccato, avevano fatto precipitare l’umanità e il mondo nell’ingiustizia. 
Queste notizie si trovano nella letteratura che una volta era indicata come 
“apocrifa”, un insieme di opere il cui elenco può variare in base al riconosci-
mento o meno di alcune di esse come Scrittura, attribuite a patriarchi biblici 
e che, per questo, sono chiamate anche pseudoepigrafe1. Come si vedrà, noto 
fu il patriarca prediluviano Enoc (cfr. Gen 5,18-24), autore e personaggio 
principale di alcune importanti opere definite per tale motivo “enochiche”.

La credenza di un Inferno dove i malvagi dovranno andare dopo la morte 
coincise con la credenza di uno spirito immortale o, in parole a noi più vi-
cine, di un’anima. Ci fu, si può dire, un processo parallelo nella formazione 
delle due credenze, dell’anima e dell’Aldilà come luogo di dannazione o di 
premio, anche se in un modo non lineare e non del tutto chiaro.

Il Libro dei Vigilanti

La concezione di un luogo dove le anime dei defunti dovranno andare fu 
presente in molte culture antiche, come l’Egitto, ma nel pensiero ebraico è 
entrato, in base alle fonti a disposizione, da una certa epoca in poi. Prima di 
allora, come mostrano molti testi biblici, si credeva solo alla vita sulla terra: 
si nasce, si muore. Si parla di sceol (cf. per es. Gen 37,35; 42,38; Nm 16,30), 
ma per indicare di fatto la fossa dove il defunto rimane in uno stato larvale, 

1  Tutte le citazioni dei testi apocrifi presenti in questo contributo sono tratte da: Apocrifi 
dell’Antico Testamento, a cura di P. Sacchi, voll. I-II, UTET, Torino 1989. Per il Libro delle 
Parabole di Enoc, invece, sono riprese da S. Chialà, Libro delle parabole di Enoc, Paideia, 
Brescia 1997.



Le origini dell’Inferno e del Paradiso nel Giudaismo del Secondo Tempio 91

senza possibilità di un qualsiasi cambiamento. Fra le maggiori benedizioni 
c’era quella di morire «sazio di giorni» (cf. Gb 42,17). Tra il IV e il III secolo 
a.C. compare per la prima volta l’idea di un luogo dove si va dopo morti. 
Si ha questo elemento di novità in un’opera che appartiene alla letteratura 
enochica, titolato Libro dei Vigilanti. Il libro racconta che un gruppo di ange-
li, chiamati Vigilanti, presi dalla bellezza delle donne, decidono, ben consci 
della gravità del loro gesto, di abbandonare il cielo per unirsi ad esse. Da 
questa unione nacquero esseri mostruosi (nefilim tradotto in greco con gíg-
antes, giganti; cf. Gen 6,1-4). Questi esseri, alti tremila cubiti, cominciarono 
a distruggere tutto. Oltre a questo, gli angeli insegnarono all’umanità varie 
cose, come la tecnologia e le scienze, provocando così ogni male nel mondo 
(8,2). Dio allora decretò, dopo una preghiera fatta dalle «anime dei morti» 
(9,10), che gli angeli ribelli fossero rinchiusi sotto terra per settanta gene-
razioni (10,12) nel deserto di Dudael (10,4), dove resteranno fino al giorno 
del Grande Giudizio, quando saranno gettati nel fuoco eterno (10,4-6). Nel 
testo risulta evidente che, dunque, esiste l’anima sia dei defunti (9,10) sia dei 
giganti morti (15,8; 16,1), perché, come si legge, è ciò che rimane di essi dopo 
la loro morte. Aggiungo qui che da questa idea dello spirito dei giganti che 
permane dopo la loro morte si svilupperà una tradizione che riguardò gli 
spiriti impuri, tradizione che è testimoniata bene da un testo del II sec. a.C., 
Giubilei, e che si ritroverà anche nei Vangeli, per esempio nell’esorcismo che 
Gesù compie a Cafarnao (cf. Mc 1,23-26). Nel Libro dei Vigilanti leggiamo di 
un Inferno per gli angeli ribelli (10,13) fatto di fuoco, dove bruceranno per 
l’eternità. Si legge ugualmente di un luogo infernale (19,2) dove andranno le 
donne che hanno peccato con gli angeli. Si parla infine di un giorno in cui i 
giusti vivranno nella pace e rettitudine (10,17-22) e la terra sarà purificata da 
ogni peccato e impurità. Il Paradiso sembra quello descritto brevemente nel 
capitolo 11:

Ed allora io aprirò gli scrigni benedizioni che sono nei cieli per farle scendere 
sulla terra, sulle opere e sulle fatiche dei figli dell’uomo. Pace e rettitudine 
saranno, riunite in tutti i giorni del mondo e per tutte le generazioni del 
mondo.

Libro dei Sogni e Giubilei

Questi elementi presenti nel Libro dei Vigilanti verranno ripresi in molta 
altra letteratura. Nel Libro dei Sogni (90,23), scritto appena dopo Daniele, nel 
II sec. a.C., e appartenente anch’esso alla letteratura enochica, si parla di un 



Giovanni Ibba92

luogo della condanna (un abisso di fuoco) ove verranno gettati gli angeli 
ribelli e i re della terra, indicati come i «settanta pastori». Anche in Giubilei 
si parla delle pene che subiranno i malvagi (7,29; cf. 22,22): 

E non sopravviverà alcuno che mangi e sparga sangue sulla terra e non 
gli rimarrà né discendenza né posterità viva sotto il cielo poiché andranno 
all’inferno e nel luogo della pena infernale, scenderanno nell’oscurità 
dell’abisso.

Meno chiara è la sorte delle anime dei giusti, della quale non si tratta mai 
in maniera esplicita. Si dice che le anime dei giusti vivranno in una caverna 
in attesa del grande giudizio e al riparo dal maligno, ma ancora non uniti a 
Dio. Si può ipotizzare che l’autore di Giubilei pensasse che le anime dei giusti 
divenissero angeli del cielo, perché (23,26) vengono definiti come «santi» 
accanto agli «angeli del volto». Tuttavia, è anche possibile che questi santi 
siano quelli che vengono indicati nello stesso libro (6,11), dove si parla del 
patto sul Sinai in riferimento principalmente a Esodo 20,1-17. Nel concetto 
di patto a cui si riferisce Giubilei sono da includere anche tutte le normative 
che si trovano in Levitico relative all’idoneità dei fedeli alla presenza di Dio 
(«siate santi»). Essere santi significa, per le norme della Torah, in particolare 
mediante quelle elencate nel Levitico, essere idonei al sacro. È un patto che 
occorre per stare vicino alla gloria di Dio, alla sua sacertà. Esattamente, dice 
il testo, come fanno gli angeli. Tutto questo spinge a pensare che il Paradiso 
per Giubilei è anch’esso, come per il Libro dei Vigilanti, terrestre; è il ripristi-
no del resto d’Israele sulla terra con il suo culto. In 23,26 si legge che è nata 
una generazione di uomini che, rispettando la vera legge, darà avvio a un 
processo di santificazione d’Israele, al punto che essa sarà simile per santità 
al suo creatore (16,26). In questo modo Dio potrà realizzare la promessa che 
aveva fatto a Mosè (1,26) di venire egli stesso ad abitare in mezzo agli uomi-
ni. Questo è dunque il Paradiso per Giubilei, qualunque sia il destino delle 
anime subito dopo la morte.

Epistola di Enoc 

Nell’Epistola di Enoc (98,1-3), databile al II e al I secolo a.C., lo spirito dei 
peccatori, potenti e ricchi, sarà gettato in «spirito, in maledizione, in ucci-
sione e grande povertà nella fornace di fuoco». Si veda al riguardo il Vangelo 
secondo Matteo (13,40-43; cf. anche 25,32) quando riporta il discorso di Gesù 
sul campo in cui è cresciuta la zizzania: 



Le origini dell’Inferno e del Paradiso nel Giudaismo del Secondo Tempio 93

La mietitura è la fine del mondo e i mietitori sono gli angeli. Come dunque 
si raccoglie la zizzania e la si brucia nel fuoco, così avverrà alla fine del 
mondo.  Il Figlio dell’uomo manderà i suoi angeli, i quali raccoglieranno 
dal suo regno tutti gli scandali e tutti quelli che commettono iniquità e li 
getteranno nella fornace ardente, dove sarà pianto e stridore di denti. Allora 
i giusti splenderanno come il sole nel regno del Padre loro. Chi ha orecchi, 
ascolti!

In genere nei commentari viene spiegata la fornace ardente di cui parla 
Gesù come un riferimento all’episodio narrato nel terzo capitolo del libro di 
Daniele, in cui il re Nabucodònosor decreta che avrebbe fatto gettare in una 
fornace ardente (3,6) coloro che non avessero adorato un idolo da lui costrui-
to, ma è un accostamento che non può essere considerato efficace. Il discorso 
di Gesù fa appello alla letteratura apocrifa di cui si sta trattando. Si ricordi 
che al suo tempo non esisteva il canone, la Bibbia, e che c’erano testi proba-
bilmente considerati come Scrittura tra quelli che sono stati poi definiti come 
apocrifi. Oppure, si legga, riguardo alla seconda morte, l’Apocalisse (21,8): 

Ma per i vili e gli increduli, gli abietti e gli omicidi, gli immorali, i maghi, 
gli idolatri e per tutti i mentitori è riservato lo stagno ardente di fuoco e di 
zolfo. Questa è la seconda morte.

Sempre nel Vangelo secondo Matteo (18,9) si legge di una Gehenna di 
fuoco dove verranno gettati coloro che compiono scandalo verso i piccoli 
(cf. Mc 9,47-48). Nell’Epistola di Enoc si trova anche quanto segue (99,11): 
«Guai a voi che estendete il male al vostro compagno, poiché sarete distrutti 
nell’inferno». La convinzione degli arroganti che dopo la morte non accadrà 
nulla nonostante il male commesso, viene espressa bene nella stessa Epistola 
(102,6-): 

E, quando morrete, i peccatori diranno di voi: i giusti sono morti come 
siamo morti noi. Quale è il loro vantaggio derivante dalle loro azioni? Ecco, 
sono morti, come noi, nel dolore e nella tenebra e in che, essi, sono migliori 
di noi? Ormai siamo eguali!

Nello stesso capitolo, poco prima, il testo esortava così (102,4-6): 
Voi, anime dei giusti, non abbiate paura, ma sperate nel giorno della vostra 
morte nella giustizia. E non addoloratevi perché la vostra anima è scesa, con 
sofferenza, agli inferi nella grande afflizione, in grida di dolore e gemiti, e 
perché il vostro corpo non ha ricevuto, nella vostra vita, secondo la vostra 
bontà.

Infatti (103,3), «tutto il bello, la gioia e l’onore spetta a loro e che è stato 
scritto, per gli spiriti di coloro che sono morti in giustizia e gran bene». E 
poi (103,5): 



Giovanni Ibba94

Guai a voi, peccatori, quando morreste nel vostro peccato e quando quelli 
che sono come voi diranno, a vostro proposito: «Sono beati, i peccatori, 
hanno visto tutti i loro giorni. Adesso sono morti bene e in ricchezza, e non 
hanno visto guerre e pericoli durante la loro vita; sono morti in gloria e, 
durante la loro vita, non è stato fatto, per essi, alcun giudizio». Sapete che si 
faranno scendere le loro anime agli inferi e che esse diverranno misere e la 
loro afflizione sarà grande?

Per l’autore dell’Epistola di Enoc la questione dell’ingiustizia nel mondo 
è così centrale da far considerare impossibile credere che con la morte dopo 
non accadrà nulla. La fine degli empi non può che essere quella che descrive, 
l’Inferno, mentre per i giusti dovrà esserci una ricompensa. Si avverte, in 
queste righe, un vero e proprio sentimento d’indignazione rispetto alla pre-
potenza dei potenti e dei ricchi, un’indignazione di cui si avverte la presenza 
anche in molti altri scritti, soprattutto a partire dal II secolo a.C. e che sarà 
centrale in particolare nel Vangelo secondo Luca, come si legge, per esempio, 
in un discorso di Gesù (Lc 6,24-25a): «Ma guai a voi ricchi, poiché ricevete 
(già) la vostra consolazione! Guai a voi che adesso siete sazi, poiché avrete 
fame!» (Cf. Ap 18, 1b-3; 18,7-23).

Libro delle Parabole di Enoc e il Libro dei Segreti di Enoc

Un altro testo fondamentale per capire l’evoluzione dell’idea dell’Inferno 
è il Libro delle Parabole, testo cronologicamente precedente all’epoca in cui 
visse Gesù, la cui datazione oscilla tra il 50 a.C. e gli inizi del I sec. d.C. In esso 
si parla (95,1s) del destino di coloro che rinnegano il nome del Signore. Nello 
stesso testo (54,1-3; cf. anche 56,1-4) viene descritto il profondo burrone dove 
verranno gettati re e potenti. Nel cap. 56 (r. 8) si legge che un giorno l’Inferno 
aprirà la sua bocca e inghiottirà tutti i peccatori, lasciando gli eletti (cf. 63,8-
11). E, nel cap. 48 (linee 8-10), si trova che: 

[…] in quel tempo i re della terra e i forti che dominano sulla terra, a causa 
dell’opera delle loro mani, staranno col volto basso poiché nel giorno della 
loro angustia e del loro tormento non salveranno se stessi. Li metterò nelle 
mani dei miei eletti […]. Nel giorno del loro tormento ci sarà quiete sulla 
terra:  cadranno davanti a essi, non si alzeranno e non ci sarà chi li prenda 
per mano e li faccia alzare, poiché hanno rinnegato il Signore degli spiriti e 
il suo Messia.

Inoltre (50,1), spiega che un giorno «la terra e l’Inferno restituiranno 
quello che è stato loro affidato». Questa immagine si trova simile nel libro 



Le origini dell’Inferno e del Paradiso nel Giudaismo del Secondo Tempio 95

dell’Apocalisse (20,13), che è della fine del I secolo d.C.: «la morte e gli inferi 
resero i morti da loro custoditi».

Un altro testo interessante per il tema è Libro dei Segreti di Enoc, giuntoci 
solo attraverso una traduzione in paleoslavo e il cui testo originale è databile 
al I sec. d.C. Quest’opera racconta un viaggio di Enoc al cielo, da dove vede 
l’Inferno e il Paradiso. Riguardo al Paradiso, il testo racconta (8,1-9,1) che gli 
angeli:

[…] mi presero di là (è lo stesso patriarca che narra) e mi innalzarono al terzo 
cielo e mi posero in mezzo al Paradiso. Questo luogo è d’una beltà d’aspetto 
che non si può sapere: ogni albero è ben fiorito, ogni frutto maturo, ogni 
cibo è sempre in abbondanza, ogni soffio olezzante. Quattro fiumi scorrono 
(cf. Gen 2,10-14) con corso tranquillo accanto a ogni giardino che produce 
ogni specie buona per il nutrimento. C’è l’albero della vita (cf. Gen 2,9) in 
questo luogo nel quale il Signore si riposa quando entra nel Paradiso.

Di fronte a tutta questa magnificenza Enoc esprime la sua meraviglia e 
gli angeli guida gli spiegano: 

Questo luogo, Enoc, è preparato per i giusti che soffrono avversità nella 
loro vita, affliggono le loro anime, […] danno pane agli affamati, coprono 
gli ignudi con una veste, rialzano il caduto, aiutano gli offesi […]. Per loro è 
preparato questo luogo in eredità eterna.

Anche l'Inferno è in cielo come il Paradiso, anzi, nello stesso terzo cielo. 
Si legge (10,1-6): 

Quegli uomini (gli angeli guida) mi alzarono di là e mi sollevarono nel 
settentrione del cielo e là mi mostrarono un luogo assai terribile. In quel 
luogo c’è ogni tormento e supplizio, tenebre e caligine e là non c’è luce, ma 
un fuoco oscuro che si riaccende continuamente e un fiume di fuoco che 
avanza contro tutto questo luogo, c’è freddo e gelo, prigioni e angeli cattivi 
e crudeli che portano un’arma e tormentano senza pietà.

Di fronte alla reazione di Enoc davanti a questo spettacolo terribile, gli 
angeli gli dicono: 

Questo luogo, Enoc, è preparato per gli empi che compiono cose sacrileghe 
sulla terra […] che rubano segretamente le anime degli uomini […], che con 
l’ingiustizia si arricchiscono delle proprietà altrui, che hanno fatto morire 
di fame l’affamato pur potendo saziarlo, e, pur potendo vestirli, hanno 
spogliato quelli che erano nudi; che non hanno riconosciuto il loro creatore, 
ma hanno adorato dèi vani, costruendone le immagini e adorando l’opera 
delle loro mani. A tutti questi è preparato questo luogo in possesso eterno.



Giovanni Ibba96

Quarto Libro di Ezra

Infine, per completare il quadro, presento un ultimo testo, stavolta della 
fine del I secolo d.C. Si tratta del Quarto Libro di Ezra, che ha avuto molta 
fortuna presso le chiese cristiane. In questo vasto libro si parla (6,35-9,25) di 
un’età futura segnata dall’avvento del messia che regnerà per 400 anni. Poi 
morirà insieme a tutti gli uomini. Seguiranno sette giorni di silenzio «come 
all’inizio primordiale» (7,30), dopodiché i corpi risorgeranno, e avrà luogo il 
giudizio finale, che destinerà le persone al premio e alla pena eterne. Si legge 
(7,29-35): 

[…] accadrà che muoia il mio servo il Messia, e tutti coloro in cui è respiro 
d’uomo; il mondo tornerà al suo antico silenzio per sette giorni come 
all’inizio primordiale, in modo che nessuno venga dimenticato, e dopo 
sette giorni accadrà che l’età non ancora sveglia si desterà, e perirà quella 
corruttibile; la terra restituirà coloro che dormono in essa, la polvere 
coloro che vi abitano in silenzio, i depositi le anime che sono state loro 
affidate, e si rivelerà l’Altissimo sul trono del giudizio; verrà la fine, passerà 
la misericordia, si allontanerà la compassione, si ritirerà la tolleranza, e 
resterà solo il giudizio, si ergerà la verità, prenderà vigore la fede; seguirà la 
ricompensa, verrà mostrata la retribuzione, si desteranno le giuste azioni, e 
quelle ingiuste non dormiranno.

In questo momento escatologico, allora, riporta il Quarto Libro di Ezra 
(7,36), «apparirà la fossa dei tormenti […]; si mostrerà il forno della Gehen-
na, e, di contro, il Paradiso delle delizie». Dio, allora, parlerà a tutte le popo-
lazioni resuscitate dalla morte e le collocherà nell’Inferno e nel Paradiso in 
base alle opere che hanno compiuto (7,37-38). Questo testo, infine, come si è 
visto, a differenza degli altri citati fino ad ora, parla di resurrezione in modo 
esplicito, per cui saranno le persone in carne e ossa ad essere destinati a una 
parte o all’altra.



Andrea Grillo
Pontificio Ateneo S. Anselmo e Liturgia - Roma 

Istituto di Liturgia Pastorale Santa Giustina - Padova

Immagini del Giudizio e figure del presente ecclesiale 
(medievale e attuale). 

Le (diverse) azioni rituali come sfondo presupposto

La Chiesa e le immagini stanno in una relazione complessa: la rappresentazione di 
Dio, divenuta possibile mediante l’incarnazione del Figlio, «icona del Dio invisibile» 
(Col 1,15), si complica oltremodo nel momento in cui vogliamo dar figura al futuro. 
Quando il Figlio, immagine del Padre, parla per immagini, il futuro dell’uomo assu-
me varie figure: il giudizio, il banchetto, l’assemblea, il canto, la contemplazione, il 
dolore, il fuoco. Queste immagini stanno in equilibrio tra escatologia e apocalittica. 
La questione che affrontiamo, di fronte alle grandi forme, è questa: di che cosa ci par-
lano? Del futuro o del presente? Che cosa è decisivo? O, meglio, su che cosa siamo 
giudicati? Due contesti (battistero e cappella) inducono diverse rappresentazioni, 
diverse forme di chiesa e diverse prospettive morali. Ci insegnano anche un plurali-
smo che i cattolici contemporanei spesso hanno dimenticato.

Parole chiave: escatologia. apocalittica, giudizio, Dante 

«Né creator né creatura mai», 
cominciò el, «figliuol, fu sanza amore, 

o naturale o d’animo; e tu ’l sai
Lo naturale è sempre sanza errore, 

ma l’altro puote errar per malo obietto 
o per troppo o per poco di vigore.»

Dante Alighieri, Purgatorio, XVII, 91-96



Andrea Grillo98

La Chiesa e le immagini stanno in una relazione complessa: la rappresen-
tazione del Dio unvorstellbar, «irrappresentabile» che abita «una luce inac-
cessibile» (1Tm 6,16) è divenuta infine possibile, quasi desiderabile, median-
te l’incarnazione del Figlio, «icona del Dio invisibile» (Col 1,15). Questo dato 
sorprendente, ossia il manifestarsi della «forma visibile della grazia invisibi-
le»1, già di per sé tutt’altro che pacifico, si complica oltremodo nel momento 
in cui vogliamo dar figura al futuro (o a quello che pensiamo come futuro). 
Ossia quando il Figlio, come immagine del Padre, parla per immagini di ciò 
che “arriva”, che “avviene”, che “incombe”, che si “presenta”, o “si manifesta” 
alla fine o con la fine, con la morte, o come compimento dell’uomo e del 
mondo. Il futuro dell’uomo (del singolo/a e di tutti gli uomini e donne) assu-
me varie figure: è giudizio, è banchetto, è assemblea, canto, contemplazione, 
ma anche dolore, «stridor di denti» e fuoco. 

Tutte queste immagini stanno in equilibrio tra escatologia e apocalittica, 
tra il compiersi definitivo del disegno di Dio sull’uomo in Cristo e le figure 
con cui la “rivelazione-apocalisse” dà forma a tale futuro che irrompe nella 
storia, portandola alla sua fine e al suo fine. La questione che vorrei affron-
tare, di fronte alle grandi forme di interpretazione pittorica della tradizione 
che oggi consideriamo, è proprio questa: di che cosa ci parlano? Anzitutto ci 
chiediamo: quelle immagini parlano del futuro o del presente? E che cosa è 
decisivo, nel presente? O, per dirlo ancor meglio, su che cosa saremo giudi-
cati o ci si consentirà di ritrovarci e riconoscerci riconosciuti, al compimento 
della nostra vita e della vita di tutti? Due contesti vanno anzitutto accurata-
mente distinti per la «funzione rituale» a cui sono destinati: un battistero è 
progettato e dipinto per atti puntuali e definitivi come battesimo e cresima, 
mentre una cappella è destinata ad atti ripetitivi, che ritornano con un certo 
ritmo quotidiano o settimanale nel tempo, come sono eucaristia e liturgia 
delle ore. Essi inducono, proprio per la destinazione cui sono orientati, di-
verse rappresentazioni della fede, diverse forme di percezione della Chiesa 
e diverse prospettive morali. Ci insegnano anche un pluralismo di letture e 
di interpretazioni, che i cattolici contemporanei spesso hanno dimenticato e 
che il tardo Medioevo sapeva gestire con una libertà e una varietà che a noi 
è diventata quasi sconosciuta, oltre che sospetta.

Provo ad inoltrarmi brevemente in quattro punti chiave della questione 
che ho cercato qui di anticipare, ai quali farò seguire una breve conclusione. 
Si tratta di quattro piccoli sguardi trasversali non solo su questi due grandi 

1 L’espressione, che viene introdotta da Berengario e poi ripresa da Pietro Lombardo e dalla 
sua scuola, si trova originariamente in Agostino, Lettera 105, 3, 12. 



Immagini del Giudizio e figure del presente ecclesiale (medievale e attuale) 99

cicli affrescati nella Cappella degli Scrovegni e nel Battistero della Cattedrale 
di Padova, ma anche su noi che li guardiamo e su come li guardiamo.

Che cosa fanno le immagini? “rappresentano”, “presentano” o 
“entrano in un’azione”?

Le immagini, diciamo noi, “rap-presentano”. In realtà “presentano”, ren-
dono presente, mettono in atto, entrano in azione: parlando del passato al 
presente dello sguardo, modificano il presente e il modo di guardarlo. Questo 
non è sorprendente, o meglio, è più sorprendente per noi che non per gli 
uomini del Tardo Medioevo, che hanno progettato e realizzato questi mo-
numenti. Se è giusto leggere queste rappresentazioni in rapporto alle fonti 
letterarie a cui attingono, altrettanto giusto è ricordare quello che un grande 
biblista come Paul Beauchamp annotava con acume in un suo scritto pieno 
di sapienza: «la verità delle Scritture non sta dietro di esse, ma davanti ad 
esse»2. Questa consapevolezza ha l’effetto di sorprenderci: perché significa 
non solo che le immagini rappresentano quello che i testi dicono, ma che le 
immagini dipinte in questi due luoghi diventano nuove ermeneutiche del-
le Scritture, le aprono a significati ulteriori. Questa funzione dinamica delle 
immagini, però, non è “in sé”, in quanto esse sono pure raffigurazioni del 
testo sacro, ma sta “per altro”, si pone in rapporto ad azioni, che l’immagine 
anticipa, accompagna e interpreta: le immagini sono dunque anche azioni 
parallele e correlate rispetto alle azioni che si compiono in un battistero e 
in una cappella. In un certo senso sono, allo stesso tempo, azioni pittoriche 
che interpretano azioni rituali e azioni pittoriche che vengono interpretate 
dalle azioni rituali. L’idea che di fronte a queste pareti, o sotto queste volte, 
ci sia un uomo-donna che contempla un’opera d’arte sta ai limiti di ciò che 
in quelle raffigurazioni viene inteso. La fruizione dell’opera d’arte è diversa 
se il soggetto è pensato libero dall’azione o in azione3. Ma è certo che una 
correlazione strutturale tra immagini e azione rituale implica una ripresa 
della fulminante intuizione con cui Walter Benjamin leggeva la storia del 

2  P. Beauchamp, Stili di compimento. Lo Spirito e la lettera nelle Scritture, Assisi, Cittadella 
2007, 22.
3  Qui vorrei solo accennare al fatto che la “museificazione” dei luoghi di culto è una forma di 
rispetto, ma anche una forma di “dispetto” alla tradizione: mutando la funzione del luogo (da 
luogo di culto a museo), muta anche il significato delle immagini. Non solo gli Scrovegni, ma 
questo vale anche per il Duomo di Milano o Notre Dame di Parigi, nella misura in cui vengono 
fruiti non più in rapporto alla azione di culto, ma come museo da visitare. Per una accurata 
ricostruzione della questione rimando a G. Zanchi, Farsi un’immagine. Storia cristiana e 
cultura visuale, Queriniana, Brescia, 2024. 



Andrea Grillo100

concetto di opera d’arte, quando affermava: «Il modo originario di artico-
lazione dell’opera d’arte dentro il contesto della tradizione trovava la sua 
espressione nel culto»4.

Due luoghi e due immaginari diversi: conversione di vita e 
elaborazione del culto

Le azioni che si compiono nei due luoghi sono dunque profondamente 
diverse. Ed è per questo giustificato il fatto che anche le immagini siano 
pensate diversamente, in rapporto alle azioni che vi si compiono. Per ca-
pire questa differenza qui tutti noi siamo segnati da una sorta di “tara” o di 
“handicap”, dovuto allo sviluppo tardo-moderno della percezione dell’opera 
d’arte nel “museo”. Come diceva Paul Valéry: «Non amo eccessivamente i 
musei»5. L’idea di museo libera il soggetto dall’azione e lo mette di fronte 
ad un’opera che parla “fuori contesto”, nei termini di “opera pura”6. Non ci 
sono qui opere pure, ma grandi interpretazioni in un contesto di un’azione 
liturgica ecclesiale, in un gioco di istituzioni, di committenze, di prospettive 
e di corrispondenze che abbiamo ascoltato negli altri interventi di questo 
incontro di studio. Il pericolo, al quale ci esponiamo oggi in modo molto più 
forte rispetto a 300 o 600 anni fa, è quello di identificare la verità di un’imma-
gine in un passato autorevole, che invece assume il suo significato soltanto 
a partire dalla sua funzione in rapporto al presente. Se guardiamo all’opera 
di Giotto e di Giusto de’ Menabuoi con questo approccio museale, perdiamo 
la sua correlazione con l’azione rituale al cui servizio l’immagine svolge la 
propria funzione artistica. Voglio precisarlo meglio: non si tratta di conside-
rare uno sfondo rappresentativo per un’esperienza religiosa, un ornamento 
di fondo che assume una sorta di autonomia, ma di istituire, artisticamente, 
tra azioni diverse, una correlazione che diventa parte costitutiva di questa 
esperienza di culto. Questo rapporto tra le immagini (come azioni) e l’azio-
ne rituale (come immagine) diventa decisivo anche per fornire un’adeguata 
comprensione del senso di ciò che stiamo considerando. La pretesa di isolare 
la rappresentazione dall’azione è il principio di una comprensione autono-
ma dell’arte, che rimuove l’immagine dal contesto: qui si pone un problema 

4  W. Benjamin, L’opera d’arte nell’epoca della sua riproducibilità tecnica, Torino, Einaudi, 
2000, p. 26.
5  È il noto incipit di P. Valery, Il problema dei musei, in Idem, Scritti sull’arte, Parma, Guanda, 
1984, pp. 112-115, qui p.112.
6  La “visita al museo” o la “celebrazione del culto” non impedisce oggi di usare per gli oggetti 
esposti il linguaggio cultuale e per le suppellettili liturgiche il linguaggio degli antiquari.



Immagini del Giudizio e figure del presente ecclesiale (medievale e attuale) 101

ermeneutico decisivo, anche per offrire un’interpretazione convincente dei 
capolavori che stiamo considerando.

Escatologia e apocalittica: la fine, il compimento e l’Aldilà

Le figure del compimento sono legate al tema dei “novissimi”, delle “cose 
ultime”, che stanno “oltre la morte”. Ma nella morte del Signore noi abbiamo 
tanto il battesimo quanto l’eucaristia: dal costato del crocifisso l’acqua e il 
sangue scendono sulla Chiesa. Per questo la comunione dei santi e il giudizio 
finale fanno parte delle azioni per le quali sono stati costruiti questi edifici. 
Nella morte diventano problematiche tutte le categorie della vita: anzitutto 
lo spazio e il tempo. L’escatologia, il compimento del tempo, si nutre di figu-
re temporali, di quelle che chiamiamo “apocalissi”, immagini del compimen-
to che attingono a piene mani al presente. L’uomo, la donna, come nefesh, da 
intendersi come «carne», ma ancora meglio come «gola» e come «bocca», 
è il soggetto finito, sottoposto al bisogno della fame, della sete, dell’aria da 
respirare. L’umano dipende da questi bisogni primari. Uomo e donna sono 
sempre soggetti di bisogno e di desiderio. Il desiderio di cibo è la forma pri-
maria di “bisogno”, cui corrisponde virtù e vizio al suo grado più elementare. 
Mangiare da soli e mangiare con altri diventa luogo di verità e di tentazione. 
Questo vale per il Primo Testamento come per il Nuovo. Come il primo Ada-
mo disobbedisce nel pasto, nel pasto obbedisce il nuovo Adamo. Per questo 
l’immaginario del pasto è luogo di tentazione e di compimento. Per questo 
le pratiche di pasto sono “originarie” rispetto alla dinamica grazia-peccato: 
perché pescano nel primo bisogno, il primo ad essere simbolizzato e il primo 
a diventare anche diabolico. Nel mangiare ci uniamo o ci separiamo da noi 
stessi, dal prossimo e da Dio. Tutti gli altri bisogni e desideri riposano su 
questo punto originario, che ha subìto insieme al desiderio sessuale, le sim-
boliche più elaborate. Per questo è interessante vedere come i nostri dipinti 
rielaborano questo dato elementare.

Il tema e l’immaginario del “giudizio”: siamo giudicati sul 
riconoscimento dell’altro nei suoi bisogni primari

Alla fine siamo giudicati, ma su che cosa verte il giudizio? Noi rispondia-
mo di solito: sul comportamento morale, sulla coerenza tra vita e norma. Ma 
qual è il comportamento che viene considerato? Nei due racconti fondamen-



Andrea Grillo102

tali del giudizio (in Matteo e in Luca) vediamo raffigurate due scene molto 
simili, che ruotano intorno a bisogni elementari da riconoscere nell’altro:

- in Mt 25 si presenta quello che chiamiamo giudizio universale, nel quale 
emerge la parola «avevo fame e mi avete dato da mangiare»

- in Lc 16, 19-31 si racconta invece del ricco epulone e di Lazzaro che 
mangia le briciole cadute dalla tavola nell’indifferenza...

Al centro di entrambe le scene sta il bisogno di mangiare riconosciuto 
o non riconosciuto: l’azione fondamentale, su cui verte il giudizio è l’amore 
che si manifesta nel “prendersi cura” della fame, della sete, della nudità, della 
malattia e della prigionia dell’altro, nel quale si incontra la “figura di Cristo”. 
Il povero è presenza riconosciuta o ignorata del Signore. 

L’elaborazione classica di questa apertura non avviene sui comandamen-
ti, ma sui vizi capitali, ossia su superbia, invidia, ira, accidia, avarizia, gola 
e lussuria. Al centro sta il soggetto, mentre nell’elaborazione sui comanda-
menti al centro sta la relazione. È interessante che nella Cappella degli Scro-
vegni l’elenco dei vizi e delle virtù segua un ordine diverso da quello classico. 
Eccolo, con una visione duale del rapporto tra virtù e vizi:

Prudenza – Stoltezza
Fortezza – Incostanza
Temperanza – Ira
Giustizia – Ingiustizia
Fede – Infedeltà
Carità – Invidia
Speranza - Disperazione

Il bisogno-desiderio, come messa alla prova dell’umano, è l’orizzonte di 
senso. Nei due modelli di giudizio, proposti da Giotto e da Giusto, in con-
testi rituali diversi, siamo giudicati sul “mangiare”, ossia sulla cura per il 
mangiare altrui. La comunione dei santi assume il modello del raduno e del 
banchetto. La forma della condanna accade nel “mancato riconoscimento del 
Signore” nel povero. Questo vale per il racconto di Matteo come per quello 
di Luca, come fonti bibliche delle rappresentazioni. È il Signore Risorto la 
vera figura del compimento. Ed è l’immagine, l’icona centrale, sia in Giusto 
sia in Giotto. Domina al centro del Paradiso di Giusto e domina al centro del 
discernimento tra Cielo dei giusti e Inferno dei dannati nella parete di Giotto. 

La questione finale è la seguente: la movimentata rappresentazione giot-
tesca ci parla della Salvezza in rapporto al Signore con un giudizio che ri-
guarda che cosa? L’apertura alla relazione di cura contrasta con l’indifferen-
za di una autosufficienza del godimento senza relazione? Bisogno “carnale” e 
“pasto” sono prossimi: la sapienza del mangiare e/o digiunare per il soggetto 



Immagini del Giudizio e figure del presente ecclesiale (medievale e attuale) 103

corrisponde alla “cura per il pasto altrui”. Questa differenza di sguardo, que-
sta “non indifferenza all’altro” pone all’escatologia un destino “non autorefe-
renziale” o di “cura per l’altro”. In fondo al cuore del Risorto sta l’identifica-
zione del fatto che “la più grande cura di sé sta nel prendersi cura dell’altro”. 
In questo senso la virtù consiste nel diventare uomini e donne “per il pros-
simo” e “per Dio”, nel dimenticare se stessi e vivere per il Signore e per il 
prossimo. Donarsi per l’altro prossimo e per l’Altro Dio è la forma normale 
della sequela del Risorto, alla quale siamo introdotti nella soglia battesimale 
e nella ripetizione eucaristica. Solo in questo “essere per” il Risorto risulta 
riconosciuto. Altrimenti resta irriconoscibile, anche all’ascesi più profonda. 
Un’esteriorizzazione della pena è la memoria della radice “altra” della colpa. 

Conclusione con Dante

I due capolavori ci mostrano due volti del rapporto della vita cristiana 
con il Signore Gesù: quello del rapporto che potremmo definire “digitale” 
e quello del rapporto “analogico”. La condivisione netta, diremmo appunto 
digitale, con il suo “amore puro”, che assicura la comunione dei santi e che 
prende forma nella Chiesa. Per il neofita, che si volge verso Cristo, e verso 
la comunione che in Cristo per Cristo e con Cristo inizia a caratterizzarlo, il 
cielo è il Paradiso e l’Inferno è allo stesso tempo alle spalle e sotto i piedi. Ma 
c’è anche una visione non digitale, bensì analogica dell’amore, che è frutto 
di una difficile elaborazione e che mette alla prova il soggetto dopo il batte-
simo. Di qui l’immaginario delle tentazioni che sono il presente proiettato 
nel futuro. Bisogni e desideri alla prova del prossimo e di Dio. Queste due 
immagini diverse sono appunto le traduzioni della visione digitale e della 
visione analogica dell’amore, dell’amore “puro/naturale” e dell’amore “esta-
tico”, “conflittuale” o “d’animo”7. 

Proprio nello spazio temporale del XIV secolo, che separa e unisce la 
Cappella degli Scrovegni e il Battistero della Cattedrale troviamo il testo che 
nella letteratura universale, forse ancor più delle Scritture, ha dato fama ed 
evidenza a Paradiso e Inferno: ovviamente mi riferisco a Dante e alla sua 
Commedia, che Boccaccio per primo, negli anni 50 del 300, ha chiamato “di-
vina” e che ci interessa, qui in conclusione, per la “sistematica” con cui pensa 
il rapporto tra grazia e peccato, tra salvezza e perdizione. Se, come abbiamo 
visto, l’escatologia cristiana si concentra nel “seguire Cristo”, pensandolo 

7  Queste distinzioni si leggono, oltre che in Dante, nelle pagine indimenticabili di P. 
Rousselot, Il problema dell’amore nel Medioevo, Morcelliana, Brescia 2007.



Andrea Grillo104

certo come “obbedienza ai comandamenti”, come “coltivazione delle virtù” 
e come “contrasto ai vizi”, ultimamente il giudizio prende a proprio oggetto 
decisivo l’amore: quanto un uomo abbiamo vissuto l’amore di Dio e del pros-
simo. L’amore inteso come cura dei “piccoli”, come nutrire, dissetare, vestire, 
visitare, prendersi cura. Questo è l’‘amore’ che anche Dante, che sul tema ha 
lavorato come pochi altri nella storia letteraria universale, considera come 
criterio per la sua Commedia. Leggiamo, nel canto XVII (91-96) del Purgato-
rio, questa straordinaria definizione del “peccato” in termini di “amore”, che 
Virgilio spiega pazientemente al Poeta: 

«Né creator né creatura mai», 
cominciò el, «figliuol, fu sanza amore, 
o naturale o d’animo; e tu ’l sai.
 
Lo naturale è sempre sanza errore, 
ma l’altro puote errar per malo obietto 
o per troppo o per poco di vigore.»

I due luoghi che abbiamo considerato in queste brevi riflessioni annun-
ciano, in Cristo, il compiersi dell’amore di Dio verso l’uomo, che apre all’uo-
mo la via della Salvezza, nella concreta esperienza dell’amore. Al centro del-
le due sale la figura del Crocifisso Risorto diventa criterio di discernimento. 
Quell’amore, di cui né creatore né creatura difetta, è il criterio del giudizio. 
Possiamo allora dire: saremo giudicati sull’amore, ma l’amore giudica già 
la nostra vita, che vediamo rispecchiata dalle pareti affrescate di questi due 
capolavori. La loro autorità interpreta azioni rituali: la soglia di ingresso nel-
la morte del Signore, che dà la vita, e la vita ripetuta di relazione con la sua 
parola e con il suo corpo e sangue. Per capirle non possiamo guardarle nel 
disinteresse e nella distrazione tipica del visitatore di musei, ma nel contesto 
di azioni interessate alla Salvezza, come il battesimo e l’eucaristia. Isolare le 
immagini dal loro contesto è un modo di fraintenderle. Il nostro interesse per 
le immagini, se è capace di scoprirle come forme dell’azione, sa riferirle ad 
un mondo di altre azioni, che non si vedono in quanto affidate alle iniziative 
rituali di uomini e donne, ma che si possono riconoscere a loro volta come 
immagini, immagini in azione, azioni invisibili, ma presupposte come evi-
denti dalle azioni dipinte. 







Fig. 1. Giotto, Giudizio Universale, Inferno, Satana, part., Cappella degli Scrovegni



Fig. 3. Giotto, Giudizio Universa-
le, Inferno, Giuda impiccato, part., 
Cappella degli Scrovegni

Fig. 2. Giotto, Giudizio Universale, Inferno, Prostituta morsa da un drago al collo, 
part., Cappella degli Scrovegni



Fig. 4. Limbo, Offiziolo di Francesco da Barberino, f. 69r, collezione privata



Fig. 5. Inferno, Offiziolo di Francesco da Barberino, f. 156r, collezione privata



Fig. 6. Giotto, Natività di Gesù, 
San Giuseppe, part., Cappella 
degli Scrovegni

Fig. 7. Giotto, Giudizio Universale, Inferno, Mugnaio, part., Cappella degli 
Scrovegni



Fig. 8. Giotto, Giudizio Universale, Cappella degli Scrovegni



Fig. 10. Giotto, Giudizio Universale, Inferno, Diavolo con tenaglia e dannato circon-
ciso, part., Cappella degli Scrovegni

Fig. 9. Giotto, Giudizio Universale, Inferno, Dannato circonciso, part., Cappella 
degli Scrovegni





Figg. 11-14. Giotto, Giudizio 
Universale, Inferno, Dannati 
circoncisi, part., Cappella degli 
Scrovegni



Fig. 15. Giotto, Giudizio Universale, 
Omino nudo (Adamo) che pare so-
stenere la croce, part., Cappella degli 
Scrovegni

Fig. 16. Giotto, Creazione di Adamo, 
part., Cappella degli Scrovegni



Fig. 17. Crocifissione con Adamo alla base della croce, Wechselburg, Lettner



Fig. 18. The Cloister Cross, New York, Metropolitan Museum of Art, 2025 © The Metro-
politan Museum of Art/Art Resource/ Scala Firenze e part. di Adamo ed Eva



Fig. 19. Croce della regina Sancha, donata 
da Fernando e Sancha, Madrid, Museo Ar-
cqueològico Nacional, e part. di Adamo, 
Foto Miguel Angél Martinez Levas
inv. 52.340

Fig. 20. Crocifissione con Adamo che esce dal 
sepolcro ai piedi della Croce, Parigi, Musée 
du Louvre, inv. O.A. 10.0.16. https://col-
lections.louvre.fr/ark/53355/cl010100725 - 
https:// collections.louvre.fr/CGU



Fig. 21. Battistero, esterno



Fig. 23. Cupola dei Profeti, Venezia, Basilica di San Marco

Fig. 22. Battistero, interno



Fig. 24. Giusto de’ Menabuoi, Cupola con i pennacchi, Battistero



Fig. 25. Giusto de’ Menabuoi, Episodi della vita di Cristo e Fina Buzzaccarini presentata da 
Giovanni Battista e Giovanni Evangelista alla Vergine con il Bambino seduta in trono e santi, 
Battistero



Fig. 26. Giusto de’ Menabuoi, Paradiso, Battistero



Fig. 27. Giusto de’ Menabuoi, Cristo Pantocratore e schiere angeliche, part., Battistero



Figg. 28-31. Giusto de’ Menabuoi, Angeli musicanti, part., Battistero



Fig. 34. Coppo di Marcovaldo, Cristo in gloria e i nove cori angelici, Fi-
renze, Battistero

Figg. 32-33. Giusto de’ Menabuoi, Troni, part., Battistero



Fig. 36. Giusto de’ Menabuoi, 
Gerarchie angeliche e santi, 
part., Battistero

Fig. 35. Giusto de’ Menabuoi, 
Dominazione, part., Battistero



Fig. 37. Guariento, Trono, Padova, 
Museo Eremitani

Fig. 39. Guariento, Dominazione, Pa-
dova, Museo Eremitani

Fig. 38. Cristo in gloria e i nove cori angelici, Vene-
zia, Battistero

Fig. 40. Dominazione, part., Venezia, Battistero



Fig. 42. Guariento, Virtù, Museo Eremitani

Fig. 41. Giusto de’ Menabuoi, Vir-
tù, part., Battistero



Fig. 43. Giusto de’ Menabuoi, Potestà, part., 
Battistero

Fig. 44. Guariento, Potestà che tiene alla ca-
tena un demone, Museo Eremitani



Fig. 45. Giusto de’ Menabuoi, Principati, part., 
Battistero

Fig. 46. Giusto de’ Menabuoi, Arcangeli, part., Battistero



Fig. 49. Giusto de’ Menabuoi, Santi, part., BattisteroFig. 48. Giusto de’ Menabuoi, 
San Ludovico di Tolosa, part. 
dell’iscrizione, Battistero

Fig. 47. Giusto de’ Menabuoi, Vergine orante, part., Battistero



Fig. 50. Giusto de’ Menabuoi, Sant’Antonio abate e san Paolo eremita, part., Battistero

Fig. 52. Giusto de’ Menabuoi, Mosé, 
part., Battistero

Fig. 51. Giusto de’ Menabuoi, Patriarchi e profeti, 
part., Battistero



Fig. 53. Giusto de’ Menabuoi, Apostoli, part., Battistero

Fig. 54. Giusto de’ Menabuoi, Dottori della chiesa, papi e vescovi, part., Battistero



Fig. 56. Giusto de’ Menabuoi, Santi Cosma e 
Damiano, part., Battistero

Fig. 57. Giusto de’ Menabuoi, Profeti, donne dell’An-
tico Testamento e santi, part., Battistero

Fig. 55. Giusto de’ Menabuoi, Profeti Daniele 
e Elia, part., Battistero

Fig. 58. Giusto de’ Menabuoi, San Ni-
cola di Bari, part., Battistero



Fig. 60. Giusto de’ Menabuoi, Sante mo-
nache, part., Battistero

Fig. 59. Giusto de’ Menabuoi, Sante vergini, part., Battistero



Fig. 61. Giusto de’ Menabuoi, Santi Daniele, Giustina e Prosdocimo, part., Battistero



Fig. 63. Giusto de’ Menabuoi, Visione dalla porta dei canonici, Battistero

Fig. 62. Giusto de’ Menabuoi, Storie della Vergine e di Cristo, Battistero



Fig. 64. Andriolo de’ Santi e bottega, 
Arca di Ubertino da Carrara, Chiesa 
degli Eremitani

Fig. 65. Andriolo de’ Santi e bottega, 
Arca di Jacopo II da Carrara, Chiesa 
degli Eremitani



Fig. 68. Guariento, Ritratto di 
Ubertino da Carrara,  Chiesa 
degli Eremitani

Fig. 66. Guariento, Incoronazione della Vergine, Chiesa degli Ere-
mitani

Fig. 67. Guariento, Ritratto di 
Jacopo II da Carrara,  Chiesa 
degli Eremitani



Fig. 69. Ricostruzione grafica dell’Incoronazione della Vergine fra Jacopo II e Ubertino da Car-
rara di Guariento

Fig. 70. Andriolo de’ Santi e bottega, 
Arca di Ubertino da Carrara, part., 
Chiesa degli Eremitani

Fig. 71. Bonino da Campione, Arca 
di Jacopo II da Carrara, part., Chie-
sa degli Eremitani



Fig. 74. Guariento, Angelo, Museo 
Eremitani

Fig. 72. Guariento, 
Arcangeli, Museo 
Eremitani

Fig. 73. Guariento, Principato, 
Museo Eremitani



Fig. 76. Guariento, Cherubino, Museo Eremitani Fig. 77. Guariento, I compagni di Daniele 
salvati dalla fornace ardente, part., Accade-
mia Galileiana di Scienze, Lettere ed Arti

Fig. 75. Guariento, Serafini, 
Museo Eremitani



Fig. 78. Giotto, Giudizio Universale, Enrico Scrovegni offre il modello della Cappella degli Scro-
vegni a Maria, part., Cappella degli Scrovegni



Fig. 79. Giusto de’ Menabuoi, La nuova Gerusalemme, part., Battistero







25,00 €

978-88-6938-483-7

M
e.

 V
e.

Il libro Inferno e Paradiso. La storia bibli-
ca della Salvezza nella Cappella degli 
Scrovegni e nel Battistero di Padova for-
nisce chiavi di lettura per due dei cicli 
affrescati tra i più importanti della Sto-
ria dell’arte, dipinti, rispettivamente, da 
Giotto e da Giusto de’ Menabuoi. I temi 
indagati da storici dell’arte e studiosi di 
esegesi biblica e liturgisti conducono a 
letture inedite che permettono di rivede-
re dati acquisiti sotto nuovi punti di vista. 
Il volume, curato da Federica Millozzi, 
conservatore museale e responsabile 
dell’Ufficio Patrimonio Mondiale del Co-
mune di Padova, che ha seguito l’iter di 
candidatura concluso nel 2021 con l’i-
scrizione del sito seriale I cicli affresca-
ti del XIV secolo di Padova nella World 
Heritage List dell’UNESCO, e Giovanna 
Valenzano, docente di Storia dell’arte me-
dievale all’Università di Padova, presenta 
i contributi di Chiara Ponchia, Giovanna 
Valenzano, Andrea Nante, Zuleika Murat, 
Cristina Guarnieri, Nadia Munari, France-
sca Leto, Giovanni Ibba e Andrea Grillo.

Inferno e Paradiso

6


	_jsqfchcp1mu7
	_mebtm4kffdfk
	Introduzione
	Interventi storico-artistici
	Andrea Grillo
	Giovanni Ibba
	Francesca Leto 
	Zuleika Murat
	Cristina Guarnieri
	Andrea Nante
	Dante e Francesco da Barberino difronte all’Inferno di Giotto
	Giovanna Valenzano

	Nadia Munari


