Inferno e Paradiso

MEe. VE.

La storia biblica della Salvezza
nella Cappella degli Scrovegni
e nel Battistero di Padova

a cura di
Federica Millozzi e Giovanna Valenzano

PADOVA

L]

L]

L]

o

°

. P ADOVA UNIVERSITY P RESS
L]

L]






Nella collana Medioevo veneto, Medioevo europeo. Identita e alteritd, sono pubblica-
te opere sottoposte a revisione valutativa con il procedimento in «doppio cieco»
(double blind peer review process), nel rispetto dell’anonimato dell’autore e dei due
revisori.

Direttori

Dario Canzian, Universita degli Studi di Padova
Giovanna Valenzano, Universita degli Studi di Padova

Comitato scientifico

Xavier Barral i Altet, Université Rennes 2 - Haute Bretagne

Louise Bourdua, University of Warwick

Corinne Beck, Université de Valenciennes et du Hainaut-Cambrésis
Francesco Bottin, Universita degli Studi di Padova

Philippe Braunstein, FEcole des Hautes Etudes en Sciences Sociales, Paris
Furio Brugnolo, Universita degli Studi di Padova

Charles Burnett, The Warburg Institute, London

Pieter De Leemans, KU Leuven

John Richards, University of Glasgow t

Raymund Wilhelm, Alpen-Adria-Universitdt, Klagenfurt

Henning Krauss, Universitit Augsburg

Della stessa collana

Medioevo veneto, Medioevo europeo. Identita e alteritd, a cura di Z. Murat, S. Zonno,
2014.

Alberto da Padova e la cultura degli Agostiniani, a cura di F. Bottin, 2014.

La presenza ebraica nell’Italia nord-orientale. Circolazione di uomini, capitali e saperi
tra Medioevo e prima Etd moderna, a cura di C. Bertazzo, 2014.

La Serenissima via mare. Arte e cultura tra Venezia e il Quarnaro, a cura di V. Bara-
del e C. Guarnieri, 2019.

Un castello per la signoria carrarese, un castello per la citta. Arte di corte in un
monumento in trasformazione, a cura di G. Valenzano, 2019.



Medioevo veneto, Medioevo europeo.
Identita e alterita






La collana Me.Ve. (“Medioevo veneto, Medioevo europeo. Identita e alterita”) ¢ dedi-
cata allo studio dell’area veneta come crocevia della storia e della civilta medievale
europea, tramite fra occidente latino e oriente slavo e bizantino, spazio privilegiato
di convergenze intellettuali, artistiche, linguistiche. Nelle citta del quadrante che si
affaccia sull’arco nord-adriatico, in particolare nei secoli XII-XV, avvenne il passag-
gio della cultura curiale, laica ed ecclesiastica, alla cultura ‘borghese’ e comunale.
Artisti, poeti, studiosi dei fenomeni fisici e naturali, giuristi, studenti universitari
provenienti dall’intera Europa trovarono nelle comunita cittadine dello spazio com-
preso tra Adige e Isonzo accoglienza generosa, ricambiata con altrettanto generosa
ospitalita. E da quelle stesse comunita in molti sciamarono oltre i confini veneti e
italici spinti dalla curiosita intellettuale o dalla ricerca di affermazione personale
nel campo delle professioni, delle arti, della politica. La collana, esito di un proget-
to strategico dell’Ateneo patavino che ha visto collaborare specialisti di discipline
diverse della Scuola di Scienze umane, sociali e del Patrimonio culturale, intende
promuovere ricerche orientate verso 'applicazione di competenze multidisciplinari
e di metodologie innovative.



I presente volume trae origine dalla Giornata di Studi Inferno e Paradiso.
La storia biblica della Salvezza nella Cappella degli Scrovegni e nel Battistero
di Padova, (Museo Eremitani, Sala del Romanino, 9 aprile 2024) nata dalla
collaborazione di:

CHIESA bi
OMUNE Dl DoV PADOVA
| CICLI AFFRESCATI
DEL XIV SECOLG bl pADOVA eeoofhocee
'PATRIMONIO MONDIALE | WORLD HERITAGE SITE PADOVA MUSEI CIVICI

Prima edizione 2025, Padova University Press
Titolo originale INFERNO E PARADISO. La storia biblica della Salvezza nella Cappella
degli Scrovegni e nel Battistero di Padova

© 2025 Padova University Press
Universita degli Studi di Padova
via 8 Febbraio 2, Padova
www.padovauniversitypress.it

Redazione: Padova University Press

Progetto grafico: Padova University Press

Con la collaborazione per la cura redazionale di Silvia Musella, Andrea Panizzolo,
Maria Pennisi

Crediti fotografici: Gabinetto fotografico dei Musei Civici di Padova, Ufficio Beni
Culturali della Diocesi di Padova, Mauro Magliani, The Metropolitan Museum of
Art/Art Resource/ Scala Firenze, Museo Arqueologico Nacional di Madrid

ISBN 978-88-6938-483-7



INFERNO E PARADISO

La storia biblica della Salvezza
nella Cappella degli Scrovegni e nel Battistero
di Padova

a cura di

Federica Millozzi e Giovanna Valenzano

BADCIVA,






Questa pubblicazione raccoglie contributi di alto profilo storico-artistico
e biblico, offrendo una riflessione articolata e interdisciplinare sulla rappre-
sentazione della storia della Salvezza nella Cappella degli Scrovegni e nel
Battistero della Cattedrale di Padova. Due spazi monumentali che, pur nella
loro individualita storica e artistica, dialogano tra loro attraverso un comune
linguaggio figurativo e teologico, restituendo al lettore la profondita di un
messaggio che attraversa i secoli.

L’opera, curata da Federica Millozzi e Giovanna Valenzano, é il frutto di
una collaborazione virtuosa tra studiosi e istituzioni culturali, universitarie
ed ecclesiastiche, che dimostra quanto sia fecondo il confronto tra compe-
tenze diverse quando mosso da un intento comune: riscoprire e comprendere
le radici visive e spirituali del nostro patrimonio artistico.

In un tempo in cui la conoscenza tende a frammentarsi, questa pubbli-
cazione rappresenta un esempio concreto di come il dialogo tra discipline
— dalla storia dell’arte alla teologia, dall’iconografia alla liturgia — possa ge-
nerare nuovi percorsi interpretativi e offrire chiavi di lettura inedite anche
per contesti gia ampiamente studiati.

Il volume non solo approfondisce aspetti specifici delle due celebri de-
corazioni pittoriche, ma contribuisce a rinnovarne la lettura con un nuovo
sguardo critico.

Inferno e Paradiso non é solo un titolo evocativo, ma la sintesi di un itine-
rario di senso che si snoda tra immagini, testi e spazi sacri, e che invita alla
riflessione sul ruolo dell’arte come strumento di mediazione tra il visibile e
Iinvisibile. Un contributo prezioso per chi studia, insegna o semplicemente
ama il patrimonio culturale come forma viva di trasmissione di conoscenza

e di fede.

Andrea Colasio
Assessore alla Cultura del Comune di Padova



L’associazione BET Polo Biblico nasce in Padova nel 2023 dalla volonta
di un gruppo di studiosi, accademici, amanti della Bibbia, che da varie parti
d’Italia e non solo, hanno pensato di mettere in relazione Bibbia, societa e
cultura. Lo scopo ¢ quello di creare processi di mediazione tra esperienze,
saperi, tradizioni attraverso gli strumenti interpretativi forniti da varie disci-
pline. Ad oggi contiamo circa 160 iscritti.

L’obiettivo che ci siamo posti era dialogare tra studiosi di discipline di-
verse: storici dell’arte medievale, teologi, biblisti, liturgisti, davanti a due
grandi opere trecentesche site in Padova: la Cappella degli Scrovegni di Giot-
to e il Battistero della Cattedrale di Giusto de’ Menabuoi. Abbiamo trovato
nell’assessore alla cultura di Padova Andrea Colasio una grande disponibilita
a mettere in atto il progetto. Il direttore dei Musei Civici di Padova, Francesca
Veronese, e il conservatore e responsabile dell’Ufficio Patrimonio Mondiale
dell’'UNESCO del Comune di Padova, Federica Millozzi, e il direttore del Mu-
seo Diocesano, Andrea Nante, hanno messo a disposizione spazi, competen-
ze, liberta d’accesso alle due strutture con grande generosita ed entusiasmo.

La possibilita di una lettura critica da diverse prospettive ¢ sfociata in
una giornata di studi in cui la storia dell’arte, la teologia, la Bibbia e la litur-
gia sono entrate in dialogo Non é stata solo una conoscenza reciproca tra
discipline, ma anche un intreccio di relazioni personali che insieme hanno
potuto godere della visita alla Cappella degli Scrovegni e al Battistero con il
pubblico presente in sala.

L’entrare in contatto con la realta accademica e museale della citta di
Padova ha portato la nostra associazione alla convinzione che questa sia una
delle strade da percorrere perché il testo biblico venga avvicinato attraverso
diversi linguaggi.

Un ringraziamento speciale va a tutte le relatrici e relatori che hanno
messo a disposizione i loro saperi in occasione di questa giornata.

Isabella Tiveron
Presidente BET Polo Biblico



Come ogni patrimonio, anche quello mondiale del'UNESCO va fatto
fruttare, e questo, in fondo, é stato il senso della Giornata di Studi che ha
visto confrontarsi studiosi di storia dell’arte e di teologia il cui titolo - Inferno
e Paradiso. La storia biblica della Salvezza nella Cappella degli Scrovegni e nel
Battistero di Padova - € gia di per sé stesso rivelativo della forte potenzialita
offerta dal suggestivo e fruttuoso intreccio tra queste due discipline: da una
parte il tema “Inferno e Paradiso” & declinato a partire dal preciso riferimen-
to a due luoghi “sacri” della Urbs picta padovana e a due straordinari artisti
come Giotto e Giusto de’ Menabuoi, e, dall’altra, esplicito ¢é il rimando alla
categoria di storia della Salvezza, che gioca un ruolo centrale nell’impianto
biblico-teologico cristiano e in cui, a partire dal Medioevo, proprio la con-
trapposizione tra Inferno e Paradiso si afferma sempre pit prepotentemente
come cifra dominante sia dell’elaborazione dottrinale che delle sue traduzio-
ni in ambito morale e pastorale. Un tema “bifronte”, dunque, di cui il fatto di
essere preso in esame all’interno di un orizzonte dialettico tra due discipline
che, piu di altre, ne hanno messo in risalto la centralita per la storia del pen-
siero medievale restituisce appieno la complessita.

Per’associazione BET. Polo Biblico il rapporto tra scritti biblici ed espres-
sioni artistiche costituisce uno dei terreni privilegiati nel quale spendere il
proprio impegno nella riscoperta dell’«immenso patrimonio veicolato dal te-
sto biblico per I’elaborazione di memoria storica, prospettive per il presente
e visioni di futuro» (dalla Carta di Intenti). Non possiamo quindi far altro che
ringraziare tutti coloro che hanno reso possibile questa interlocuzione che
ne ha messo in luce la promettente virtualita. Alla Banca di Credito Coope-
rativo Veneta va un grazie particolare per aver reso possibile la trasmissione
in streaming di almeno una parte della giornata che si puo rivedere nella
sezione YouTube del nostro sito (www.betpolobiblico.it).

Marinella Perroni
Vicepresidente di BET Polo Biblico


http://www.betpolobiblico.it/

Luogo preposto alla conservazione del patrimonio culturale, il Museo
non assolve pienamente al suo compito nei confronti della societa — e non
vive — se non diviene anche il luogo del confronto scientifico e della divulga-
zione culturale, se non sa farsi promotore di ricerche sul proprio patrimonio,
senza perdere di vista il dialogo con le altre Istituzioni su temi di piu ampio
respiro.

In questa prospettiva dialogica, il Museo ha inteso aprire le porte a BET
Polo Biblico per avviare, di comune accordo, un confronto tra studiosi in-
centrato su due dei pil preziosi scrigni di arte e religiosita medievale con-
servati in citta: la Cappella degli Scrovegni e il Battistero della Cattedrale. In
altre parole, Giotto e Giusto de’ Menabuoi. Ovvero — volendo racchiudere in
una parola i tratti piu emblematici del percorso spirituale suggerito dai cicli
pittorici dei due luoghi di culto, entrambi riconosciuti patrimonio mondiale
dell'UNESCO nell’ambito della Urbs picta — Inferno e Paradiso.

Realizzati a distanza di poco tempo a partire da istanze del tutto diverse,
voluti rispettivamente da Enrico Scrovegni e da Fina Buzzaccarini, i cicli af-
frescati di Cappella e Battistero non si comprendono nella loro complessita
se non si analizzano, scomponendoli, tutti quegli elementi legati alla religio-
sita, alla conoscenza delle Sacre Scritture e alla liturgia che appartenevano
all’orizzonte antropologico medievale, ma che rischiano di sfuggire quasi del
tutto all'uomo moderno.

Questo volume ¢ 'esito della convinzione che nuove prospettive di let-
tura possano scaturire proprio dal confronto tra studiosi afferenti ad ambiti
disciplinari diversi. Cappella e Battistero e i loro straordinari cicli pittorici
sono stati percio oggetto delle riflessioni di storici e storici dell’arte, biblisti,
teologi e liturgisti che si sono riuniti in Museo per dialogare ripercorrendo
la storia dei due capolavori, aggiungendo cosi nuovi e importanti tasselli alla
comprensione di questi luoghi cosi ricchi di storia e di eccezionale dimen-
sione artistica.

Francesca Veronese
E.Q.A.P. Direttore Musei Civici di Padova



Indice

Introduzione
Federica Millozzi

CONTRIBUTI STORICO-ARTISTICI

Dante e Francesco da Barberino difronte all’Inferno di Giotto
Chiara Ponchia

I circoncisi e 'immagine di Adamo nell’Inferno di Giotto
Giovanna Valenzano

Il Paradiso di Giusto: visione e promessa della Gloria celeste
Andrea Nante

Il Paradiso di Giusto de’ Menabuoi
Cristina Guarnieri

Angeli a corte: Paradisi nella Padova carrarese
Zuleika Murat

CONTRIBUTI BIBLICO-LITURGICI

Storia della Salvezza e visioni dell’Aldila nella
Cappella degli Scrovegni e nel Battistero di Padova
Nadia Munari

La liturgia iconica degli spazi della Cappella degli Scrovegni
e del Battistero di Padova
Francesca Leto

Le origini dell’Inferno e del Paradiso nel Giudaismo
del Secondo Tempio
Giovanni Ibba

Immagini del Giudizio e figure del presente ecclesiale (medievale

e attuale). Le (diverse) azioni rituali come sfondo presupposto
Andrea Grillo

15

19

29

39

47

59

71

79

89

97






Introduzione

Lo studio di due capolavori assoluti del patrimonio culturale italiano
come la Cappella degli Scrovegni e il Battistero della Cattedrale di Padova
rivela, ancora una volta, come solo un approccio interdisciplinare possa es-
sere la migliore e piu corretta metodologia di lavoro per restituire appieno i
molteplici significati di luoghi sacri e d’arte.

Le diverse chiavi di lettura e d’interpretazione di sistemi complessi come
i cicli affrescati si dimostrano certamente fondamentali nella fase di studio
e di ricerca in un dialogo e confronto integrato, per allargare I'orizzonte e
arricchire le conoscenze reciproche, come avviene in questo volume, ma as-
sumono importanza anche in un’ottica di valorizzazione, dando la possibilita
di individuare nuovi percorsi di narrazione rivolti a pubblici specifici, con
esigenze diverse qualificando il livello della proposta.

Nel testo della designazione che ha fornito le motivazioni dell’iscrizione
nella Lista del Patrimonio Mondiale del'UNESCO del sito seriale I cicli affre-
scati del XIV secolo di Padova - che include anche questi due luoghi tra le otto
componenti - il Comitato del Patrimonio Mondiale nel 2021 ha dichiarato
come I’"eccezionale valore universale" del sito, ovvero 'unicita che ne deter-
mina l'inserimento, stia nel rappresentare «I’area del mondo dove si ¢ venu-
to a creare nel corso del Trecento un interscambio unico di valori umani fra
i protagonisti del mondo della scienza, della letteratura, delle arti visive, nel
clima pre-umanista di Padova dell’inizio del XIV secolo» (criterio II). Padova
gia nel Trecento era quindi un luogo di relazioni tra artisti, committenti, di
scambi significativi tra il mondo sacro e profano, un luogo aperto al mondo
che, proprio grazie a questo, ha potuto generare capolavori d’arte che ne
sono visibile testimonianza ancor oggi.

Questo volume ben illustra come aprire nuovi percorsi di conoscenza
sia ancora possibile, anche per artisti, luoghi, soggetti tra i piti indagati della
storia dell’arte, e come intraprendere letture inedite permetta di rivedere



16

dati acquisiti sotto nuovi punti di vista — come nel caso della recente mostra
Lo scatto di Giotto. La Cappella degli Scrovegni nelle fotografie tra Ottocento e
Novecento — portando a una piu corretta e profonda conoscenza del nostro
patrimonio artistico.

Federica Millozzi

Conservatore

Responsabile Ufficio Patrimonio Mondiale
Comune di Padova



CONTRIBUTI STORICO-ARTISTICI






Chiara Ponchia
Universita degli Studi di Padova

Dante e Francesco da Barberino difronte all’Inferno
di Giotto'

Il contributo verte sulla capacita degli affreschi della Cappella degli Scrovegni, in
particolare il Giudizio Universale, di generare nuove immagini, sia sul piano lette-
rario sia su quello figurativo. In prima istanza ’analisi si rivolgera ai rapporti tra
le pitture giottesche e la prima cantica della Divina Commedia, soffermandosi sulle
invenzioni dantesche che sembrano tradire la visione della grande opera di Giotto
a Padova. In secondo luogo, verranno prese in esame le miniature dell’ Offiziolo di
Francesco da Barberino, raffinato libro di preghiere realizzato a Padova tra il 1304 e
gli inizi del 1309, il cui apparato figurativo sembra in parte scaturire da quella rete
di influenze e di scambi tra gli affreschi della Cappella degli Scrovegni e I'Inferno
dantesco delineata nella prima parte del contributo.

Parole chiave: Dante, Giotto, Francesco da Barberino, Inferno

L’Inferno dipinto da Giotto nel celebre Giudizio Universale, che tanto do-
vette atterrire i fedeli in procinto di lasciare la Cappella degli Scrovegni per
avviarsi alle loro attivita quotidiane, non richiede certo presentazioni, né vi
¢ bisogno di ricordarne ’altissimo valore storico-artistico o di sottolinearne
gli aspetti pit innovativi. Il mio contributo intende piuttosto focalizzarsi su

! Si presentano in queste pagine alcune nuove riflessioni e approfondimenti sul tema del

titolo, unitamente alla sintesi di ricerche gia pubblicate altrove, ma ritenute di interesse per
la Giornata di Studi Inferno e Paradiso. La storia biblica della Salvezza nella Cappella degli
Scrovegni e nel Battistero di Padova, in accordo con gli organizzatori.



20

Chiara Ponchia

un aspetto particolare di questo brano pittorico, ossia la sua straordinaria
capacita di ispirare e influenzare la genesi di nuove immagini, sia in ambi-
to letterario, con particolare riguardo alla Divina Commedia, sia nel campo
delle arti del libro, come é possibile apprezzare nell’ Offiziolo miniato che il
poeta toscano Francesco da Barberino fece realizzare per sé a Padova tra il
1304 e gli inizi del 1309, dunque pochi anni dopo la conclusione dell’impresa
di Giotto in Cappella degli Scrovegni, protrattasi dal 1303 al 1305.

Nell’affrontare il tema delle relazioni tra I’Inferno giottesco e la Divina
Commedia, va subito detto che, sebbene la conoscenza diretta tra Giotto e
Dante non sia documentata, essa appaia un’ipotesi del tutto plausibile, sia
per ragioni biografiche — entrambi toscani, nati a un anno di distanza - sia,
soprattutto, per le affinita possibili tra due ingegni di tale levatura, capaci il
primo di rinnovare la pittura, il secondo la lingua e la letteratura. Gran par-
te della critica ha quindi accarezzato quest’idea, scorgendo nei famosi versi
«Credette Cimabue nella pittura tener lo campo / ed ora ha Giotto il grido...»
ben piu di una conoscenza legata solo alla fama?.

Anche la possibilita che le pitture di Giotto in Cappella degli Scrove-
gni abbiano influenzato la poesia fortemente visiva della Commedia ritorna
in parte degli studi danteschi, un’eventualita non necessariamente legata a
un’effettiva conoscenza personale tra i due grandi toscani, e del tutto compa-
tibile con i tempi di realizzazione degli affreschi giotteschi e quelli di scrittu-
ra del poema, che Dante compose in un arco di tempo da collocare con ogni
verosimiglianza dal 1306 al 1321°.

Scorrendo la sterminata bibliografia dantesca ¢ dunque possibile trovare
suggerimenti diversi, che vanno da confronti circoscritti a semplici, quanto
affascinanti, suggestioni. Penso ad esempio agli studi di Ignazio Baldelli, che
nel «dolce color d’oriental zaffiro» coglie il riverbero dell’azzurro puro e
luminoso dei cieli di Giotto a Padova*.

* Si vedano per esempio: P.L. RAMBALDI, Dante e Giotto nella letteratura artistica sino al
Vasari, «Rivista d’arte», 1937, XIX, pp. 286-348; C. GAsPAROTTO, Giotto in Dante, «Padova
e la sua provincia», IX, settembre 1966, pp. 3-8; Giotto e Dante, catalogo della mostra (Casa
di Dante in Abruzzo, Castello Gizzi, Torre de’ Passeri - PE, 13 ottobre - 30 novembre 2001),
a cura di C. Gizzi, Skira, Milano 2001; G. PERETTI, Giotto e Dante a Padova, «Padova e il suo
territorio», ottobre 2001, XCIII, pp. 24-25; G. RoNcoN1, Dante e Giotto agli Scrovegni, «Padova
e il suo territorio», maggio-giugno 2002, XCLII, pp. 34-38.

* E. MALraTo, Dante, Salerno Editrice, Roma 2009, p. 230; piu recentemente M. SANTAGATA,
Tra (auto)biografia e profetismo utopico. Un viaggio nella ‘Commedia’, in Il manoscritto Egerton
943. Dante Alighieri, ‘Commedia’. Saggi e commenti, a cura di M. Santagata, Istituto della
Enciclopedia Italiana, Roma 2015, pp. 1-39: 5-21; The smiling walls. Dante and the visual arts,
Dante e le arti figurative, a cura di R. Arqués, S. Maddalo, L. Pasquini, Brepols, Turnhout 2023.
¢ L BALDELLI, Studi Danteschi, a cura di L. Serianni, U. Vignuzzi, Fondazione Centro italiano
di studi sull’Alto Medioevo, Spoleto 2015, pp. 164-165.



Dante e Francesco da Barberino difronte all’Inferno di Giotto

In questa sede, perd, mi concentrero su nessi piu stringenti, quelli cioé
che possono piu convincentemente provare un rapporto di dipendenza di
alcune invenzioni dantesche dal capolavoro patavino.

Il primo esempio che porto riguarda Satana a tre facce descritto da Dante
nel canto XXXIV dell’Inferno. Differentemente dalle altre creature demonia-
che che popolano I’Ade dantesco, a Lucifero é riservata un’estesa e accurata
descrizione: ben dieci terzine, di cui tre pennelleggiano i volti luciferini:

Oh quanto parve a me gran maraviglia
quand’io vidi tre facce a la sua testa!

L’una dinanzi, e quella era vermiglia;
L’altre eran due, che s’aggiugnieno a questa
sovresso ‘1 mezzo di ciascuna spalla,

e sé giugnieno al loco de la cresta:

e la destra parea tra bianca e gialla;

la sinistra a vedere era tal, quali

vegnon di la onde 1 Nilo s’avvalla.

Inf., XXXIV, vv. 37-45

Risulta evidente come la lunga descrizione che ci offre Alighieri non lasci
quasi nulla all’inventiva del lettore, come se il poeta volesse assicurarsi di
suggerire un’immagine univoca e inequivocabile del re dell’Inferno. Su due
elementi in particolare insistono i versi: 'immane smisuratezza di Satana
e le tre orrende facce con cui maciulla Giuda, Bruto e Cassio, i tre peggiori
peccatori dell'umanita.

Se alcuni dettagli sono squisitamente danteschi, come l'idea che «I'im-
perador del doloroso regno» sia eternamente conficcato nella ghiaccia infer-
nale del Cocito, per 'elaborazione di un diavolo trifronte Dante ha probabil-
mente agito sulla spinta di un modello visivo, che la critica ha individuato
in tre possibili fonti: il diavolo a tre facce scolpito sulla facciata della Chiesa
di San Pietro a Tuscania’ il diavolo nei mosaici di Coppo di Marcovaldo nel
Battistero di Firenze® - la cui frequentazione da parte di Dante € certa, come
si evince dall’affettuoso riferimento al «mio bel San Giovanni» di Inf. XIX,
17 - e infine la figura di Satana che domina I’Inferno nel grande Giudizio Uni-
versale della Cappella degli Scrovegni (fig. 1).

Se il mostro scolpito a Tuscania ¢ in effetti il solo a presentare tre facce,
gli altri due demoni, pur non avendo tre volti, hanno ugualmente tre bocche,

> L. BartacLia Ricci, Viaggio e visione: tra immaginario visivo e invenzione letteraria, in

Dante da Firenze all’Aldila, atti del terzo Seminario dantesco internazionale (Firenze, 9-11
giugno 2000), a cura di M. Picone, F. Cesati, Firenze 2001, pp. 15-73: 30-31, tav. 8.

¢ L. LoreNzi, Devils in art. Florence from the Middle Ages to the Renaissance, Centro Di,
Firenze 2003, pp. 31-32, 65.

21



22

Chiara Ponchia

seppur due di esse appartengano alle escrescenze serpentine che fuoriescono
dalle orecchie di Satana. I demoni di Coppo di Marcovaldo e di Giotto danno
quindi conto dell’idea dantesca del diavolo non solo come imperatore dell’Ade,
ma anche come strumento di tortura infernale egli stesso, intento a mordere e
masticare i dannati. Se si accetta che queste furono le fonti visive di Dante, non
appare dunque casuale che nella Commedia siano esplicitamente descritte le
tre posizioni diverse in cui i tre peggiori peccatori dell'umanita vengono ma-
ciullati: Giuda con la testa tra le fauci di Lucifero, Bruto e Cassio in posizione
contraria, con le gambe imprigionate nelle fauci diaboliche, e il torso e la testa
fuori:

«Quell’anima la su c’ha maggior pena»,
disse 'l maestro, «& Giuda Scariotto,

che ’1 capo ha dentro e fuor le gambe mena.
De li altri due c’hanno il capo di sotto,

quel che pende dal nero ceffo € Bruto:

vedi come si storce, e non fa motto!

e 'altro & Cassio che par si membruto.»
Inf., XXXV, vv. 61-67

L’esatta trasposizione verbale di quanto osserviamo nei mosaici di Coppo
e nell’affresco di Giotto, in cui il peccatore al centro fuoriesce dalle fauci del
diavolo con gli arti posteriori, rende del tutto convincente I'ipotesi di una de-
rivazione dai due modelli figurativi, accolti e rielaborati dal vivido ingegno di
Alighieri.

Un’altra suggestione che ricorre di frequente nella critica dantesca é quella
che lega i ladri descritti nei canti XXIV e XXV alle figure di dannati morsi da
rettili nel Giudizio. Giunto alla settima bolgia dell’ottavo cerchio, Dante vede
un terrificante groviglio di serpenti di diverse specie, tra cui corrono anime
nude e spaventate, che, se morse dalle raccapriccianti creature, avvampano
e bruciano, per poi riacquistare la loro forma originaria, oppure divengono a
loro volta serpi, per poi tornare umani, in un’eterna pena circolare. Se i passi
piu strettamente legati al processo di metamorfosi sono da ricondurre a Ovi-
dio, fonte testuale che Dante stesso dichiara nel celebre verso «Taccia di Cad-
mo e di Aretusa Ovidio»’, in cui il fiorentino rivendica la sua superiorita sul

7 Sui rapporti tra la Commedia dantesca e le Metamorfosi di Ovidio segnalo gli atti del
convegno Miti figure metamorfosi. L’Ovidio di Dante, (Firenze, 23-24 novembre 2017), a cura di
C. Cattermole, M. Ciccuto, Editoriale Le Lettere, Firenze 2019, con bibliografia pregressa. Per
il tema piu circoscritto delle metamorfosi dei ladri rimando a: L. PAsQuiNi, Taccia di Cadmo
e di Aretusa Ovidio (Inf., XXV, 97): le metamorfosi dantesche tra fonte letteraria e tradizione
figurativa, in Il gran poema delle passioni e delle meraviglie. Ovidio e il repertorio letterario e
figurativo fra Antico e riscoperta dell’Antico, atti del convegno (Padova, 15-17 settembre 2011),
a cura di I. Colpo, F. Ghedini, Padova University Press, Padova 2012, pp. 307-317 (“Antenor



Dante e Francesco da Barberino difronte all’Inferno di Giotto

poeta di Sulmona, certe notazioni piu visive sono molto verosimilmente da
legare, ancora una volta, alle pene dispiegate nelle scene di Giudizio Universale.
Ben si leggono le immagini di dannati morsi da serpi e piccoli draghi — nell'im-
maginario medievale sovrapponibili ai serpenti — accanto ai versi danteschi.
In particolare, colpisce 'accostamento tra I'effige della prostituta morsa da un
drago al collo e i versi 97-99 del XXIV canto, in cui un ladro viene morso
proprio «la dove 'l collo a le spalle s’annoda», una specificazione che sembra
riflettere proprio questo dettaglio del grande affresco (fig. 2).

Un caso analogo, che a mia conoscenza non ¢ stato rilevato negli studi,
credo possa essere individuato nella pena dei seminatori di scisma e discordia,
nella IX bolgia: la descrizione di Maometto, tagliato dal mento sino all’ano,
le interiora che pendono fra le gambe, potrebbe legarsi alla rappresentazio-
ne di Giuda della Cappella degli Scrovegni. La narrazione fortemente visiva
della pena del profeta credo infatti tradisca la sollecitazione di un modello
figurato, e 'immagine dell’intestino che, fuoriuscendo, si sparpaglia davanti
all’addome, si riscontra appunto nella rara immagine di Giuda impiccato ed
eviscerato (fig. 3). E questa un’iconografia di limitata diffusione, debitrice di
una tradizione confluita nella Legenda aurea di Jacopo da Varazze, che puntava
ad armonizzare le due differenti versioni sulla morte di Giuda offerte dal Nuo-
vo Testamento®. Se il Vangelo di Matteo narra infatti che Giuda, in seguito alla
condanna di Gesu, si penti, restitui i trenta denari e si impicco, negli Atti degli
Apostoli si dice che tenne i soldi e vi compro un campo, dove «precipitando in
avanti si squarcio in mezzo e si sparsero fuori tutte le sue viscere». Jacopo da
Varazze fonde le due versioni, narrando che «Giuda si penti, restitui i denari,
si allontano e si impicco: il suo corpo si squarcio e lascio uscire tutti i visceri:
questo accadde perché non doveva essere sconciata la bocca che aveva toccato
il viso glorioso di Cristo». Se dunque la figura di Giuda affrescata nella Cappel-
la degli Scrovegni a tutta evidenza scaturisce dalla conoscenza della Legenda
aurea, ritengo pero sia piu probabile che nell’inventare la pena dei seminatori
di scisma e discordia Dante abbia agito sulla spinta di un’immagine, con ogni
probabilita quella dipinta da Giotto, capace di innescare una reazione emotiva

quaderni”, 28); E. DrRaskOczy, Allusioni ovidiane e metamorfosi nel canto XXV dell’Inferno,
«Ujlatin Filolégia», 2012 IV, pp. 37-44.

8 Per altri esempi dell’iconografia di Giuda impiccato e eviscerato rimando a: G.M. FACHECHTI,
Instar cordis desperati. Giuda all’Inferno nella Cappella degli Scrovegni, in Acheruntica. La
discesa agli Inferi dall’antichita classica alla cultura contemporanea, a cura di R M. Danese, A.
Santucci, A. Torino, Argalia, Urbino 2020, pp. 337-368, in part. 343-346. Per una trattazione piu
esaustiva delle differenti versioni della morte di Giuda si veda: E. Draskoczy, Contrasti morali
ed estetici nel canto XXXIV della Divina Commedia. La rappresentazione di Giuda in Dante e nei
commenti antichi, «Dante Fiizetek», IV, 2008, pp. 81-114.

23



24

Chiara Ponchia

ben piu potente di una fonte scritta, a maggior ragione ’asciutta narrazione
di Jacopo, la cui conoscenza da parte di Dante non ¢ d’altro canto dimostrata’.

I nessi individuabili, come si vede da questi esempi, sono molti, e si po-
trebbe certamente proseguire nella ricerca di corrispondenze pit o meno pun-
tuali. Ritengo pero che, per avvalorare I'ipotesi di una relazione tra I'Inferno
dantesco e gli affreschi patavini di Giotto, sia necessario spingere la ricerca in
direzioni diverse, e tentare di verificare se vi siano connessioni piu profonde e
strutturali, se cioé Dante possa aver tratto ispirazione non solo dall’esperienza
visiva della Cappella degli Scrovegni, ma anche da una meditazione sulle idee
sottese all’elaborazione del suo piano iconografico.

E quanto credo sia accaduto nell'invenzione della pena degli invidiosi, che
sembra avere alle spalle un ragionamento analogo a quello che porto Giotto e i
suoi consulenti iconografici a elaborare I'iconografia dell’ Invidia nello zoccolo
con i vizi e le virtu della Cappella degli Scrovegni. L’artista dipinse una figura
di profilo, con in mano una borsa di denaro, le orecchie d’asino e una lingua
serpentina che le esce dalla bocca e si torce all'indietro come a morderle gli oc-
chi, occhi che tuttavia sono difficilmente visibili, come se la figura fosse cieca.
Infatti, come suggerisce Serena Romano, il nome del vizio evoca la locuzione
latina in-videre, non vedere nel modo giusto™. Dello stesso peccato si macchia-
rono gli invidiosi di Dante, coloro che guardarono malevolmente i beni degli
altri, e pertanto sono ora condannati a essere ciechi, con le palpebre cucite dal
fil di ferro.

Non solo: nel ciclo giottesco all’Invidia € contrapposta la Caritas, dipinta
nella parete di fronte; allo stesso modo, nel Purgatorio dantesco, parte dell’e-
spiazione del peccato consiste nel sostenersi a vicenda ascoltando voci nell’a-
ria che gridano esempi della virtli contraria all’invidia, anche qui, con ogni
probabilita non per caso, la carita.

Ampliando il nostro discorso, si puo pensare che la struttura stessa sottesa
all’organizzazione “penale” del Purgatorio immaginato da Dante, che prevede
che all’espiazione di ogni singolo peccato si affianchi una meditazione sulla
virtl opposta potrebbe rispecchiare una riflessione del poeta sul ciclo dei vizi
e delle virtu della Cappella degli Scrovegni, il primo in cui tale soggetto appare
cosi ampiamente e compiutamente congegnato.

Gli esempi indicati ci mostrano dunque la straordinaria capacita degli af-
freschi e delle idee figurative espresse nella Cappella degli Scrovegni di gene-

° M. PasTore StoccHl, lacopo da Varazze, in Enciclopedia Dantesca, Istituto dell’enciclopedia
italiana, Roma 1970 (consultata online all’url: https://www.treccani.it/enciclopedia/iacopo-
da-varazze_(Enciclopedia-Dantesca)/), data dell’ultimo accesso 26/11/2024.

1 S.RoMANO, La O di Giotto, Electa, Milano 2008, p. 221.


https://www.treccani.it/enciclopedia/iacopo-da-varazze_(Enciclopedia-Dantesca)/
https://www.treccani.it/enciclopedia/iacopo-da-varazze_(Enciclopedia-Dantesca)/

Dante e Francesco da Barberino difronte all’Inferno di Giotto

rare nuove immagini e nuove invenzioni, non solo sul piano figurativo, ma
anche su quello letterario.

Lo stesso puo essere riscontrato estendendo ’analisi a un altro tipo di ope-
ra d’arte, un manoscritto miniato, in questo caso un libro d’ore — o offiziolo
- cioé una raccolta di preghiere per i laici.

Si tratta, come anticipato, del libro d’ore che Francesco da Barberino, nota-
io e poeta nato a Barberino in Val d’Elsa nel 1264 e morto a Firenze nel 1348,
fece miniare per sé a Padova tra il 1304 e gli inizi del 1309, redigendo egli stesso
il progetto iconografico. E proprio Francesco a darci queste preziose informa-
zioni in alcuni cenni biografici contenuti in un’altra sua opera, i Documenti
d’Amore, redatta tra il 1313 e I'inizio del 1314 e tramandataci in due esemplari
oggi conservati presso la Biblioteca Apostolica Vaticana, il ms. Barb. lat. 4076,
copia uscita direttamente dalla penna dell’autore, e il Barb. lat. 4077, esemplare
parzialmente autografo e non completo'.

L’ Offiziolo barberiniano, oggi in collezione privata, &€ un oggetto di grande
fascino e interesse per molteplici ragioni: reca infatti un apparato iconografico
in cui, ad immagini piu tradizionali, se ne affiancano altre uniche, elaborate
proprio da Francesco. Inoltre, ed & questa la ragione per cui mi soffermero su
questo manufatto, contiene due miniature la cui genesi € situabile in quella
complessa rete di relazioni tra Giotto e Dante che questo saggio tenta di trat-
teggiare.

Nel libello appaiono infatti due rappresentazioni del Limbo e dell’Inferno
che ritengo costituiscano la piu antica traduzione visiva della prima cantica del
poema, e che, al contempo, si configurano come eco su pergamena delle novita
giottesche nella Cappella degli Scrovegni®. Le due letture, lungi dall’essere in
contrasto, vanno di pari passo, se si accetta che Dante stesso fu influenzato
dagli affreschi padovani di Giotto.

' E. PAsQUINI, Francesco da Barberino, in Dizionario biografico degli italiani, XLIX, Istituto

dell’Enciclopedia Italiana, Roma 1997 (voce consultata online all’url: https://www.treccani.it/
enciclopedia/francesco-da-barberino_(Dizionario-Biografico)/, data ultimo accesso: 5/12/24).

2 1] libro d’ore di Francesco da Barberino e oggi consultabile in riproduzione facsimilare;
si vedano inoltre I’articolo che ne ha accompagnato la riscoperta (K. SutTon, The lost
‘Officiolum’ of Francesco da Barberino rediscovered, « The Burlington magazine», CXLVIIL, 2005,
pp. 152-164) e il commentario all’edizione in fac-simile: Officiolum di Francesco da Barberino,
a cura di S. Bertelli, D. Goldin Folena, G. Mariani Canova, C. Ponchia, F.G.B. Trolese, Salerno,
Roma 2016. Sui Documenti d’Amore rimando ai saggi contenuti in Francesco da Barberino al
crocevia. Culture, societa, bilinguismo, a cura di S. Bischetti, A. Montefusco, De Gruyter, Berlin-
Boston 2021 e agli studi di Daniela Goldin Folena, recentemente riediti in: D. GOLDIN FOLENA,
Letterature e arti. Incontri e raffronti tra Medioevo e Modernita, 11 Poligrafo, Padova 2024, pp.
103-118.

3 Le due miniature in oggetto possono essere viste nel commentario al fac-simile, il Limbo
atav. 9 e I'Inferno a tav 16.

25


https://www.treccani.it/enciclopedia/francesco-da-barberino_(Dizionario-Biografico)/
https://www.treccani.it/enciclopedia/francesco-da-barberino_(Dizionario-Biografico)/

26

Chiara Ponchia

Va detto sin d’ora come la conoscenza delle due fonti, Giotto e Dante, da
parte di Francesco da Barberino, sia certa. Se gia il lungo soggiorno di France-
sco nella citta euganea rende ampiamente plausibile una sua familiarita con gli
affreschi della Cappella degli Scrovegni, € proprio lui a fugare ogni dubbio, nel-
la descrizione ammirata dell’allegoria dell’Invidia che ci ha lasciato nei Docu-
menti d’Amore, in cui Francesco scrive che «’invidioso si brucia dentro e fuori.
Giotto ha dipinto meravigliosamente questa Invidia a Padova nell’Arena»*.

Per quanto riguarda la conoscenza del poema dantesco, proprio a France-
sco da Barberino spetta il piu antico riferimento noto all’Inferno, ancora una
volta in una postilla autografa ai suoi Documenti d’Amore, in cui dice «Dante
Alighieri, in una sua opera intitolata Commedia e che tra molte altre cose trat-
ta di temi infernali, loda costui [Virgilio] addirittura come maestro».

La visione dei due mini nel suo Offiziolo induce dunque a chiedersi se Fran-
cesco conoscesse le terzine della prima cantica della Commedia gia prima degli
anni in cui scrisse i Documenti d’Amore, un’ipotesi niente affatto incompatibile
con I'opinione oggi piu accreditata in merito ai tempi di composizione dell’In-
ferno, situabile negli anni tra il 1304-1306 e il 1308"%.

La prima immagine, a f. 69r, mostra un angelo che, rivolgendosi a un grup-
po di anime disposte circolarmente in un anello buio che corre attorno a un
fuoco, pronuncia parole di Salvezza: «Letemini qui bona egistis quia meritum
appropinquat» (Esultate, voi che avete fatto il bene, perché la ricompensa si
avvicina). L’identificazione dello spazio sospeso in cui si trovano gli spiriti in
attesa ¢ consentita dalla scritta «limbus» che affianca il diagramma circolare
(fig. 4).

A f. 1561, possiamo invece osservare 'immagine dell’ Inferno, strutturato in
tre fasce che avvolgono una grande testa di Satana al centro, mentre tutt’at-
torno, afflitti dannati, molti nudi, alcuni vestiti, sono sottoposti a pene diverse
(fig. 5).

Alla vista di queste immagini, é in effetti difficile non pensare all’archi-
tettura dantesca del regno dell’eterna dannazione, suddiviso in cerchi che si
restringono via via fino al suo fulcro, Lucifero. L’idea stessa di rappresentare
I'Inferno come uno spazio coerentemente strutturato si afferma compiutamen-
te con la Commedia, e basta uno sguardo alle raffigurazioni del Giudizio Uni-
versale che precedono la diffusione del poema per accorgersi di come, fino ai
primi decenni del Trecento, nelle arti visive I’Ade sia perlopiu evocato dalla
presenza del Maligno o della bocca del Leviatano, o ancora di un calderone fu-

1 «[...] unde invidiosus invidia comburitur intus et extra. Hanc Padue in Arena optime pinsit

Giottus».
* E. MavraTo, Dante, cit., p. 230; M. SANTAGATA, Tra (auto)biografia, cit., pp. 5-21.



Dante e Francesco da Barberino difronte all’Inferno di Giotto

mante in cui bollono i peccatori, in genere senza elementi che contribuiscano
a una maggior definizione del luogo.

Parte della critica ha preferito tuttavia ravvisare il modello di questa strut-
turazione in anelli concentrici dell’Aldila nei diagrammi presenti nel Drag-
maticon di Guglielmo di Conches, un trattato filosofico sulla costituzione del
mondo redatto nel XII secolo, e noto a Barberino®. Ritengo pero che le due
letture non siano in contrasto, e che Francesco potrebbe aver consapevolmente
reimpiegato gli schemi circolari del Dragmaticon per visualizzare 'Inferno a
forma di cono rovesciato ideato da Dante.

Vi sono infatti numerosi e non trascurabili spunti che sembrano germo-
gliare dalla conoscenza dei versi danteschi: il fatto stesso di rappresentare il
Limbo é estremamente indicativo, poiché questo ambiente infernale costitu-
isce un tema piuttosto sfuggente nella teologia medievale e perlopiu assente
nella coeva illustrazione libraria.

Ancora, il fuoco al centro del Limbo potrebbe essere il «foco / ch’emisperio
di tenebre vincia» (vv. Inf, IV, 68-69) mentre «l’angoscia de le genti / che son
qua git » (vv. 19-20) ¢ resa dalla mesta espressione dei personaggi raffigura-
ti. Se il clima d’inconsolabile cordoglio per la lontananza da Dio rispecchia
la descrizione dantesca, il vocabolario figurativo adottato risponde a modelli
giotteschi: le due figure con la guancia appoggiata alla mano, in un gesto di
malinconica meditazione, trovano il loro confronto pitt immediato con il san
Giuseppe della Nativita della Cappella degli Scrovegni (fig. 6).

Anche I'analisi dell’Inferno rivela suggestioni dantesche: la coppia che si
libra senza peso sopra la testa luciferina sembra raffigurare Paolo e Francesca, i
tristi amanti eternamente trascinati dalla bufera del secondo cerchio, che Dan-
te evoca con i versi «quei due che 'nsieme vanno, / e paion si al vento esser
leggeri» (Inf, V, 74-75).

Colpisce poi la figura vestita di rosa, che dal confronto con una miniatu-
ra posta all’inizio dell’ Offiziolo sappiamo essere P'autoritratto di Francesco da
Barberino. Il notaio e poeta dunque, al pari di Dante, si pone dentro all’Aldila
che descrive, in qualita di testimone privilegiato: e quale idea piu squisitamen-
te dantesca di quella dell’autore che colloca sé stesso all'Inferno? Se passiamo
in rassegna la ricca letteratura visionaria che precede la Commedia ci accorge-
remo di come una simile esperienza fosse concessa perlopiu a santi, monaci o
soldati — non a uomini di lettere.

I nessi evidenziati dimostrano come la dipendenza del Limbo e dell’Inferno
dell’ Offiziolo dalla Commedia dantesca sia ben piu di una mera possibilita. Per
taluni elementi pero é difficile chiarire quali percorsi abbia seguito la conta-

1o K. SutToN, The lost ‘Officiolum’ of Francesco, cit., p.158.

27



28

Chiara Ponchia

minazione delle idee figurative, se cioé Francesco abbia guardato a Dante, che
aveva a sua volta tratto ispirazione dagli affreschi della Cappella degli Scrove-
gni, o se Francesco abbia direttamente attinto alla stessa fonte di Dante.

E questo il caso delle anime nude avvinghiate a serpi e draghi verdi nell’In-
ferno del libro d’ore: non € dato sapere se negli anni in cui Barberino faceva
miniare il suo libello Dante avesse gia composto i canti dei ladri, ma i canti in
questione e la miniatura potrebbero derivare dallo stesso soggetto nel Giudizio
Universale della Cappella degli Scrovegni.

Analogamente, i diavoli armati di runcigli possono essere ricondotti ai raffi
e agli uncini di cui vanno armati gli sgherri di Malacoda, evocati ai versi 52 e
73 del XXI canto dell’Inferno: «Poi I’addentar con piu di cento raffi», Inf, XXI
52; «Innanzi che I'uncin vostro mi pigli », XXI 73, o possono trovare una pit
semplice spiegazione nelle immagini affini del Giudizio della Cappella degli
Scrovegni, che, di nuovo, potrebbero aver costituito I'innesco visivo di questo
passo della Commedia.

Costituisce invece una citazione diretta dal Giudizio della Cappella degli
Scrovegni affaticato mugnaio chino sotto il peso di un sacco, chiaramente
ispirato all’analoga figura affrescata che se ne va lenta all’Inferno portando a
spalla un pesante fardello (fig. 7).

Infine, va ricordato come la condivisione di invenzioni e idee figurative
tra Giotto e Francesco da Barberino sia stata dimostrata anche da Eva Froj-
movi¢, che ha riconosciuto lo stretto rapporto iconografico e concettuale che
lega I'immagine della Circumspectio raffigurata a f. 101r dei Documenti d’Amo-
re, una donna dai cui occhi si sviluppano viticci con numerose terminazioni
oculari’, e la strana virti femminile dipinta a monocromo sopra la porta che
anticamente collegava il palazzo degli Scrovegni all’omonima Cappella, dai cui
occhi fuoriesce una sorta di clava bitorzoluta. Le curiose immagini si basano
su una delle principali teorie medievali della visione, ossia che la nostra vista
sia consentita dai cosiddetti “raggi della visione”, che dai nostri occhi si dipar-
tono ad abbracciare la realta circostante. Pitt che supporre che Francesco abbia
semplicemente copiato Giotto, Frojmovic ha proposto che la genesi di questa
nuova e bizzarra iconografia sia collettiva, e sia da ricondurre agli scambi in-
tellettuali che legavano allora Giotto e Francesco al fervente ateneo patavino.

Ed e proprio questo tipo di vitale circolazione di invenzioni e modelli quel-
lo che ho tentato di delineare in queste poche pagine: un fecondo fluire di
immagini capace di travalicare i limiti delle pareti e delle arti, e di andare a
generare nuove idee, visive e letterarie.

7 E.FrojimMoVvI¢, Giotto’s Circumspecion «The Art Bulletin» 89, 2007, pp. 195-210. L’immagine
in questione e I'intero manoscritto sono visionabili all’url: https://digi.vatlib.it/view/MSS_
Barb.lat.4076 (data ultima consultazione 16/05/2025).


https://digi.vatlib.it/view/MSS_Barb.lat.4076
https://digi.vatlib.it/view/MSS_Barb.lat.4076

Giovanna Valenzano
Universita degli Studi di Padova

I circoncisi e 'immagine di Adamo
nell’Inferno di Giotto

Giovanni Lorenzoni per primo aveva segnalato che tutti i dannati dipinti da Giotto
nell’Inferno della Cappella degli Scrovegni hanno il pene circonciso, offrendo un’in-
teressante interpretazione basata su quel fenomeno di antisemitismo diffuso nel
Medioevo, ben attestato dai documenti. lo presento una diversa ipotesi di lettura,
legando i circoncisi all’analisi della figurina nuda che abbraccia la croce nel Giudizio
Universale. Quest’ultima immagine, interpretata da Chiara Frugoni come la raffigu-
razione dell’ebreo errante, per me € 'animula di Adamo. Vi sono passi scritturali e
commenti dei Padri e teologi medievali in cui si parla del nuovo Adamo e dell’uni-
versalita del messaggio di Cristo. Cosi ho sintetizzato la proposta: «il particolare che
tutti i dannati, compresi papi e giudici, esibiscano manifestamente peni circoncisi ri-
chiama la Rivelazione del Nuovo Testamento, che permette a chiunque di abbracciare
la nuova fede, proprio perché I'uomo € stato rinnovato nella carne dall’Incarnazione,
celebrata il 25 marzo giorno della consacrazione della Cappella degli Scrovegni. Chi
accetta la novella e rinnovato nella carne, non basta il battesimo, ma bisogna pra-
ticare la Carita per essere accolti in cielo, dice san Paolo. Pertanto, chi non segue
I'insegnamento di Cristo € condannato perché non ¢ stato rinnovato nella carne».

Parole chiave : Giotto, Adamo, Circoncisione, Giudizio Universale

L’impressionate Giudizio Universale dipinto da Giotto sulla controfaccia-
ta della Cappella degli Scrovegni (fig. 8) s’inserisce nella lunga tradizione di



30

Giovanna Valenzano

un soggetto sulla cui genesi e sviluppo molto € stato scritto’. Tra i pit antichi
Giudizi sopravvissuti in Cappadocia si deve almeno ricordare quello dipinto
sulle pareti est e ovest della cappella funeraria di Gullu Dere, o quello di Yila-
niki Kilisse, datato verso il 900, legato alle sepolture dell’atrio. Vi & un legame
strettissimo tra ’elaborazione dell’iconografia del Giudizio e il culto dei mor-
ti, di cui non sempre é facile seguirne in dettaglio la genesi per la rarita delle
opere risalenti a prima del X secolo. Non si ¢ conservata la rappresentazione
pittorica citata dal celebre passo di Beda il Venerabile nella Storia degli abati
di Weartmouth, che ne tramanda la funzione pedagogica primaria:
[...] affinché coloro che entrano in chiesa, anche se non sanno leggere, si

ricordino, avendo sotto gli occhi la separazione del Giudizio Universale,
che devono sottoporsi ad un esame di coscienza piu rigoroso.?

La posizione in controfacciata & quella canonica, gli elementi principali
della Visione della prima e seconda Parusia cosi come si era venuta elabo-
rando gia nel corso dell’XI secolo sono tutti presenti®. Vi sono invece alcuni
particolari che rivelano la straordinaria capacita creativa di Giotto. La pos-
sibilita di salire sui ponteggi e di osservare le pitture da vicino ha permesso
di scorgere molti dettagli di cui non sempre é facile comprendere appieno
il significato. Le pene inflitte ai dannati sono descritte con minuziosa atten-
zione nella resa di pratiche sessuali violente; quasi tutte le figure maschili
esibiscono peni eretti, che sono stati oggetto di studio. Jérome Baschet ha
messo in luce alcuni peccati legati alla sessualita®, interpretando la scena
in cui un dannato offre un sacchetto di denari ad una donna al cui tergo ¢
aggrappato un drago verde come una esplicita condanna della prostituzione
(fig. 2). Giovanni Lorenzoni, salito sui ponteggi con Giuseppe Basile, accom-
pagnato da me e Monica Merotto, fu colpito dalla presenza di peni circoncisi.
In quella occasione io scattai, con 'autorizzazione del direttore dell’Istituto
Centrale del Restauro, una serie di fotografie su pellicola per diapositive a
colori, ancora in mio possesso. Sono le fotografie che lo studioso patavino
ha studiato e pubblicato nei suoi importanti contributi dedicati al tema dei
dannati circoncisi (figg. 9-14)°>. Lorenzoni si appassiono moltissimo all’ar-

' J. BASCHET, Les justices de [’au-deld. Le représentations de I’enfer en France et en Italie (XII-
XIV siécle), Classiques, Ecole francaise de Rome, Roma 1993; M. ANGHEBEN, Alfa e Omega. Il
Giudizio Universale tra Oriente e Occidente, a cura di V. Pace, Itacalibri, Castel Bolognese 2006.
? VENERABILIS BEDAE, Historia Abbatum, a cura di C. Plummer, in Bedae Opera historica,
Oxford, London, Edinburgh and New-York 1896, vol. I, pp. 364-387, in part. pp. 369-370.

* Y. CHRISTIE, The Apocalypse in The Monumental Art of the Eleventh trough Thirteenth
Centuries, in The Apocalypse in the Middle Ages, Cornell University Press, New York 1992.

* J. BASCHET, Les justices de 'au-deld, cit., p.

* G.LoreNZONT, I circoncisi nella Cappella degli Scrovegni di Padova: una curiosita iconografica,
«Atti della Accademia Patavina di Scienze Lettere e Arti», 1995-1996, pp. 207-216; IDEM,



I circoncisi e I'immagine di Adamo nell’Inferno di Giotto

gomento: dedico molte energie allo spoglio delle raffigurazioni di Giudizio
Universale, sfogliando riviste e volumi e compiendo vari sopralluoghi. L’os-
servazione che i peni dei dannati della cupola del Battistero di Firenze non
fossero circoncisi spinse il medievista a riflettere sulle ragioni che potessero
aver portato Giotto all’inserimento di questo particolare, tra I’altro non vi-
sibile da terra a occhio nudo, nei condannati alle pene infernali. Lo studioso
ha quindi legato la presenza dei circoncisi a un sentimento antisemita, rin-
tracciandone le tracce nella cultura del tempo. Successivamente Valentino
Pace ha negato che si possano interpretare tutti gli attributi maschili come
circoncisi, ritornando alla tesi interpretativa di condanna di pratiche sessua-
li. Mi piace ricordare che nel vivace dibattito internazionale, condotto da
piu voci in piu lingue, che segui alla relazione di Lorenzoni a Motovum, lo
studioso padovano, a chi gli aveva chiesto se fosse sicuro che si trattasse di
organi circoncisi, preciso di aver mostrato le fotografie a un urologo collega
dell’Universita di Padova.

Recentemente, in un contributo d’occasione’, ho affrontato nuovamente
il tema, suggerendo un’ipotesi interpretativa diversa, collegata a una grande
invenzione artistica, di fatto rimasta a lungo ignorata: il piccolo omino nudo
che sembra tenere la croce portata in alto dai due angeli nel Giudizio Univer-
sale (fig. 15).

Sulla figura, passata inosservata persino da uno dei maggiori esper-
ti sull’iconografia del Giudizio Universale, Yves Christie®, ebbe il merito di
richiamare I’attenzione Chiara Frugoni. L’immagine fu pubblicata a piena
pagina, con la didascalia che indica: «Giotto, Risorto che si nasconde dietro
la croce, particolare del Giudizio Universale, navata, parete ovest»’. La com-

Su alcuni aspetti iconografici dell’Inferno di Giotto nella Cappella degli Scrovegni di Padova,
«Hortus Artium Medievalium», IV, 1998, 155-159. Il tema della presenza di antisemitismo
nelle immagini di Giotto, senza riferimento ai circoncisi, € stato trattato da A. Lapis, The
Legend of Giotto’s Wit, «The Art Bulletin» 1986, 68, 4 pp. 581-596. Sulle fonti testuali, in
particolare francescane B. CAssipy, Laughing with Giotto at Sinners in Hell, «Viator: Mediaeval
and Renaissance Studies» 35 (2004), pp. 355-86.

¢ V. PACE, Ingiustizia, lussuria e disordine sociale. La condanna della sessualita nel Giudizio
Universale della Cappella dell’Arena a Padova, «Iconographica», VIII, 2009, pp. 42-46. Per un
rapido excursus divulgativo sulla raffigurazione dei dannati in altri contesti: L. PASQUINT,
Diavoli e inferni nel medioevo. Origine e sviluppo delle immagini dal VI al XV secolo, con
introduzione di G.M. Anselmi, Il Poligrafo, Padova 2015.

7 G. VALENZANO, Giotto inventore di iconografie: ancora sul ciclo degli Scrovegni, in Aspice hunc
opus mirum. Festschrift on the occasion of Nikola Jaksi¢’s 70th birthday, a cura di L. Josopié, J.
Jurkovi¢, University of Zagreb, Zagrebu 2020, pp. 407-427.

8 Y. CHRISTIE, The Apocalypse, cit., pp. 234-254; Y. CHRISTIE, Il Giudizio Universale nell’arte del
Medioevo, Jaca Book, Milano 2000.

° C. Fruconl, L’affare migliore di Enrico. Giotto e la cappella degli Scrovegni, Einaudi,
Torino 2008, p. 237. A. Lapis, The Legend of Giotto’s Wit, cit, n.21, p. 286 per prima richiamo

31



32

Giovanna Valenzano

pianta medievista ha avanzato un’interpretazione suggestiva, ossia quella di
identificare la persona maschile risorta con I’ebreo errante, soggetto di una
diffusa leggenda medievale. Le narrazioni scritte dagli amanuensi, intitolate
Chronica maiora, raccontano le storie dalla Creazione fino agli anni in cui
scriveva il compilatore del volume. Tra queste fonti spicca il codice redatto:

dal benedettino Ruggero di Wendover, storico dell’abbazia di Sant’Albans
in Inghilterra, morto nel 1236, e continuati dal fratello Matteo Paris
che 1i integro con bellissimi disegni di sua mano (Matteo mori nel 1259,
all’anno 1228 é registrato I’arrivo al monastero del vescovo armeno che
con laiuto dell’interprete del suo seguito poté soddisfare le domande dei
monaci, relative ad uno strabiliante racconto (che per noi corrisponde
alla Leggenda dell’ebreo errante) gia loro evidentemente noto. Il vescovo
aveva proprio incontrato e parlato con Cartafilo, «praetorii ostiarius et
Pontii Pilati» lo aveva colpito con un pugno alla schiena («pepulit eum
pugno contemptibiliter post tergum») e gli aveva detto beffardo «Vai, vai,
che aspetti?» («Vade Iesus citius, vade quid moraris?») Cristo, con volto
severo, gli aveva risposto: «Io vado, ma tu mi aspetterai fino al mio ritorno»
(«Ego vado et expectabis donec veniam»). Una ciclica morte e resurrezione
dell’offensore, che giunto ai cento anni tornava ad averne trenta, 'eta in cui
aveva schernito Cristo, destinata a durare fino al Giudizio Universale, aveva
adempito fino a quel momento la profezia.”

Secondo altre fonti I’ebreo errante avrebbe colpito Cristo durante il cam-
mino della sua passione. Come ebbi modo di scrivere:

Chiara Frugoni identifica quindi Cartafilo nell'uvomo accanto al capo
della scorta mandata da Pilato e ancora nell'uvomo che pungola con un
bastoncino, come si pungola un animale da soma, Cristo che porta la croce
verso il Calvario, che sarebbe quindi rappresentato alla fine della sua storia,
dopo essersi convertito con il nome di Giuseppe, e che, pur esercitando le
virty, temeva un nuovo incontro con Gesu nel Giudizio Universale. Secondo
questa dotta interpretazione il fedele avrebbe potuto proiettare la propria
angoscia di peccatore pentito, ansioso per il proprio destino nella figurina
che sinasconde, terrorizzato dalla possibilita che Cristo Giudice, ancora irato
per i suoi gesti, lo condanni alle pene infernali, malgrado la conversione e
la nuova vita caritatevole."

Se osserviamo con attenzione la figura alla base della Croce, ’'omino, non
sembra affatto nascondersi, anzi sembra tenerla, per spingerla. Di piu, i ca-
pelli dell’omino nudo, che sembra far capolino, trovano corrispondenza con
la figura di Adamo creato da Dio, dipinto da Giotto nel quadrilobo che affian-
ca il Battesimo di Gesu (fig. 16). Ritengo quindi che qui vi sia la rappresenta-

Pattenzione su questa figura interpretata come I’anima di un dannato che cerca di scappare e
nascondersi dietro la croce che non ha mai abbracciato con forza nella sua vita.

1o C. FruGonNTl, L’affare migliore di Enrico , cit. p. 234.

' G. VALENZANO, Giotto inventore di iconografie, cit., pp. 407-427.



I circoncisi e I'immagine di Adamo nell’Inferno di Giotto

zione dell’anima di Adamo risorto con la sua carne, con un richiamo figurale,
tipico della mentalita scolastica, al novello Adamo o secondo Adamo propo-
sto da alcuni padri della Chiesa, a partire da Irnerio, principale esponente
della teologia cristologica adamitica, che molta fortuna esercito sul pensiero
teologico cristiano dal Medioevo ai nostri giorni.”? La mia ipotesi di lettura
interpretativa delle immagini lega strettamente i dannati dai peni circoncisi
alla teoria adamitica sulla base dei passi di san Paolo: egli sottolinea I'impor-
tanza della rivelazione di Cristo che permette a chiunque di abbracciare la
nuova fede, proprio perché 'uomo é stato rinnovato nella carne®. Il mistero
dell’incarnazione é celebrato il 25 marzo, giorno della consacrazione della
Cappella degli Scrovegni, in cui la luce colpi proprio 'area con la figurina
alla base della croce nel 1305, come avviene ancora oggi. San Paolo non solo
afferma che chi abbraccia la fede rivelata dal Nuovo Testamento ¢ rinnovato
nella carne, ma sottolinea la necessita, per essere salvati, di esercitare la Cari-
ta. Chi non segue I'insegnamento di Cristo ¢ condannato perché non ¢ stato
rinnovato nella carne.

Nel mio contributo pubblicato nel 2020 mi sono basata soprattutto sulla
mia memoria visiva, a partire dagli impressionanti gruppi della Crocifissione
scolpiti nei primi decenni del XIII secolo in Sassonia e recuperando immagi-
ni diverse con la rappresentazione di Adamo alla base della croce™.

Nelle croci scolpite tedesche Adamo ¢, tuttavia, raffigurato sempre anzia-
no. Nel Gruppo ligneo di Wechselburg, il vegliardo progenitore, con il capo
velato (fig. 17), indica con una mano il crocifisso, la medesima mano che
alla fine del XIX secolo sollevava un calice a raccogliere il sangue di Cristo.
Un’opera scultorea complessa, giunta a noi dopo molte traversie, ma di cui
abbiamo anche fotografie precedenti gli eventi bellici, essendo stata pubbli-
cata nel frontespizio di un importante saggio nel 1896."

Il richiamo ad Adamo, seppellito sotto il monte, il Golgota, su cui sara
infissa la croce di Cristo, & presente in molte Crocifissioni. L’iconografia pit
diffusa e proprio quella del Cranio d’Adamo dipinto in una grotta del Golgo-
ta. Giotto accetta I'iconografia canonica in tutte le sue croci dipinte, il teschio
si tinge di rosso, per la presenza del sangue di Cristo®.

2 M. GacLIARDI, Cristologia adamitica. Tentativo di recupero del suo significato originario,

Pontificia Universita Gregoriana, Roma 2002.

31 Cor 15,22; Phil 3,19.

" G. VALENZANO, Giotto inventore di iconografie, cit., pp. 407-427.

> P. WEBER, Die deutsche Plastik des XIII. Jahrhundert, «Das Museum», I (1896), pp. 49-63.

¢ 11 cranio nella grotta ai piedi della croce di Cristo e gia presente nella Croce dipinta da
Sotio. Si tratta di un’iconografia canonica, gia attestata in avori carolingi e macedoni, come
nella Crocifissione della placchetta d’avorio bizantino della meta del X secolo conservata nel
Kestner Museum di Hannover. In generale si veda B. BAGATTI, Note sull’iconografia di “Adamo

33



34

Giovanna Valenzano

Nella Cappella di Santa Maria della Carita, alla Croce lignea dipinta con
il Cristo crocifisso che si trovava al centro dell’arco trionfale, faceva riscon-
tro la Croce della Resurrezione portata in cielo dagli angeli’’. Al cranio del
Golgota si contrappone Adamo risorto, riscattato dal sacrificio di Cristo. I
progenitore, da solo o in coppia con Eva, é stato dipinto e scolpito ai piedi
della croce in una serie di opere, che permettono di tracciare una vera e pro-
pria tradizione figurativa, di cui mi limito a richiamare gli esempi pit famosi.
In una raffigurazione del Sacramentario di Drogone (c.850) il serpente é at-
torcigliato alla croce che gli schiaccia il capo in segno di vittoria. Nel mano-
scritto del Beatus di Gerona (c. 975) il sangue di Cristo crocifisso cade in un
calice dipinto sulla croce sotto la quale vi € Adamo, avvolto in bende, disteso
nel suo sarcofago. Nella placchetta d’avorio esposta al Musée de Beaux-Arts
di Lione (inv. 4 X 490), raffigurante I’ Anastasis, aiuta ad alzarsi Adamo, ac-
compagnato da Eva. La figura in basso é stata interpretata sia come Adamo,
sepolto nel Golgota, sia come personificazione dell’Inferno. Ma qui si tratta
appunto della scena dell’ Anastasis, dove i temi della Crocifissione e dell’ Ana-
stasis stessa sono strettamente interrelati, anche se a livello artistico abbiamo
poche opere che li colleghino direttamente. Questo avviene nella Croce di-
pinta del Museo di San Matteo a Pisa (inv. 5724): qui, alla base, é raffigurata
I’ Anastasis, con Cristo risorto che solleva dai sepolcri Adamo ed Eva. In un
trittico in avorio del Metropolitan Museum di New York (X secolo) I’albero
della croce é conficcato nell’addome di Adamo come assicura Iiscrizione
greca 0 GTOLPOG EPTTAYNG €v T Kot Tov Adov (croce della resurrezione
nel ventre di Adamo) incisa sulla superficie dell’avorio. La Croce dei Cloisters
del 1150c (inv. 63.12, proveniente da Bury St. Edmund, in osso di tricheco,
esibisce ai piedi della croce Adamo insieme a Eva (fig. 18). I progenitori sono
raffigurati non come animule ma come persone invecchiate a seguito della
condanna al lavoro e alla fatica e al parto con dolore, inflitta alla coppia cac-
ciata dal Paradiso Terreste’®. Adamo compare anche ai piedi dello straordi-
nario gruppo della crocifissione posto sul Lettner del duomo di Halbestadt”.

sotto il Calvario”, «Liber Annus. Studii Biblici Franciscani», XXVII (1977), pp. 5-32.

7 D. BaNzATO, R. DEIANA, Nuovi dati e riflessioni sulla sistemazione della zona absidale nella
Cappella degli Scrovegni, in La Cappella degli Scrovegni nell’anfiteatro romano di Padova: nuove
ricerche e questioni irrisolte, a cura di R. Deiana, University Press, Padova 2018, pp. 117-129.

8 S. EscHE, Adam und Eva Siindenfall und Erlésung, Schwann, Diisseldorf 1957.

¥ Giova ricordare che a Halberstadt ¢ documentato, a partire dal XIV secolo, il dramma
liturgico incentrato su Adamo (Adamspiel o Jeux d’Adam, nella tradizione francese), cfr.
A. ODENTHAL, Liturgie von Friihen Mittelalter zum Zeitalter der Konfessionalisierung, Mohr
Siebeck, Tubinga 2011, p. 89; B. GALLISTI, Erzahltes Welterbe: Zwolf Jahrhunderte Hildesheim,
Hildesheim, OLMS, Zurich-New York 2015, p. 142 dove lautore si chiede se I’Adamspiel
attestato a Halberstadt non possa essere stato recitato anche a Hildesheim, davanti alle
famose porte bronzee.



I circoncisi e I'immagine di Adamo nell’Inferno di Giotto

Il soggetto ricorre in piu esemplari di gruppi lignei della Sassonia, in Germa-
nia, posti sopra o a ridosso dell’altare della Croce (ad altarem crucis). Ogni
fedele, peccatore, puo riconoscersi in Adamo: ogni peccato umano, come
quello originale é riscattato dalla Redenzione. Dagli studi sul pontile Lettner
del duomo di Magonza sul lato a vista dei fedeli (coram populi) era raffigurato
il Giudizio Universale, sopra il quale si ergeva la croce trionfale. Sulle vele
della campata sottostante, che permette ’accesso al coro, tra i costoloni, sono
raffigurati gli arti del corpo di Adamo. Questa particolare invenzione é stata
simbolicamente spiegata come un esplicito richiamo al Cosmo (volta), e ad
Adamo, dal cui corpo si espande la progenie di tutta I'umanita nelle quattro
direzioni (i costoloni) che formano una X, che é figura della lettera greca
X (Chi), I'iniziale della parola Cristo®. Lo stesso nome Adam, in aramaico,
rimanda alle quattro direzioni, per ricordare che da Adamo la progenie si &
diffusa in ogni parte della terra:

A(natolé) Oriente
D(ysis) Occidente

A (rectos) Settentrione
M (esembreia) Meridione

La credenza che Adamo sia stato redento dalla morte di Cristo ha radici
complesse per le implicazioni sulla creazione, sulla natura dell’'uomo e sulla
natura di Cristo, assai discusse ancora oggi in ambito teologico?.

In questo contributo desidero verificare questa ipotesi, sulla base di una
piu ampia ricerca condotta sulle fonti ecclesiastiche.

Ho provato a interrogare alcune banche dati provando, e, laddove é pos-
sibile, a inserire il termine “Adam” associato a quello di “Crux, crucis”®. Dei
72 passi estratti la maggior parte contrappone il Sacrificio di Cristo sulla
Croce al Peccato di Adamo. Tra essi mi limito a segnalare quelli piu signifi-
cativi per il mio assunto. Nei sermoni di Cromazio:

Non sine causa in loco hoc crucifixus est, ubi corpus Adae sepultum
adseritur. Ibi ergo christus crucifigitur, ubi Adam sepultus fuerat, ut

illic uita operaretur, ubi primum mors fuerat operata, ut de morte uita
resurgeret. Mors per Adam, uita per Christum, qui idcirco et crucifigi pro

% E.M. VETTER, Necessarium Adae peccatus, «Ruperto-Carola», XXXIX, 1966, pp. 144-181.

2 F. OrIOLES, S. BANCHIERL, J. L BERTOLIO, I riscatto di Adamo nella morte di Gesu Cristo,
LEGAS, Roma 2015.

2 Library of Latin Texts-Series A © Brepols Publishers, Turnhout, 2023 Exported at: 2024-03-
24 17:42. Ringrazio Giovanni Catapano che mi ha aiutato nella ricerca e nell’interpretazione
dei passi.

35



36

Giovanna Valenzano

nobis dignatus est et mori, ut peccatum ligni ligno crucis deleret, et poenam
mortis mysterio mortis absolueret®.

L’identificazione del Golgota come luogo di sepoltura di Cristo, sostenu-
ta anche da Cesario di Arles «Etiam hoc antiquorum relatione refertur, quod
et Adam primus in ipso loco, ubi crux fixa est, fuerit aliquando sepultus; et
ideo calvariae locus dictus est, quia primum caput generis humani ibi dicitur
esse sepultum»?* fu invece ferocemente negata da Gerolamo®.

Dalla lettura dei diversi passi troviamo le credenze che portarono alla
creazione delle iconografie piu diffuse. Lo zampillo del sangue misto ad ac-
qua, che sgorga dal fianco di Cristo crocifisso che rida vita ad Adamo, ¢
interpretato come il battesimo. Si afferma che Cristo risorto trae dall’Inferno
Adamo e lo pone in alto, al primo posto dei risorti.

L’unico riferimento testuale rintracciato in cui si dice che Adamo deve
essere dipinto ai piedi del crocifisso é il Liber de doctrina o Libro delle Sen-
tenze.”

Da storica dell’arte ho trovato un appiglio testuale che da ragione della
mia interpretazione, ma un esperto di filosofia medievale, in particolar modo
dei testi di Agostino, come Giovanni Catapano, trova difficile accettare que-
sta interpretazione, che di fatto appare isolata.”’

%  CHROMATIUS AQUILEIENSIS, Sermones (CPL 0217 + (M)) sermo : 19, linea : 153.

2 CAESARIUS ARELATENSIS, Sermones Caesarii uel ex aliis fontibus hausti (CPL 1008) SL 103,
sermo: 84, cap.: 5, linea : 17.

» HieroNYMUs, Commentarii in euangelium Matthaei (CPL 0590) lib. : 4, linea : 1679 [*]
propterea autem ibi crucifixus est dominus ut ubi prius erat area damnatorum, ibi erigerentur
uexilla martyrii; et quomodo pro nobis maledictum crucis factus est et flagellatus et crucifixus,
sic pro omnium salute quasi noxius inter noxios crucifigitur sin autem quispiam contendere
uoluerit ideo ibi Dominum crucifixum ut sanguis ipsius super Adam tumulum distillaret,
interrogemus eum quare et alii latrones in eodem loco crucifixi sint ex quo apparet caluariae
non sepulchrum primi hominis sed locum significare decollatorum, ut ubi abundauit peccatum
superabundet gratia; Hieronymus, Epistulae (CPL 0620) epist. : 46, vol. : 54, par. : 3, pag. : 332,
linea : 3 [*] in hac urbe, immo in hoc tunc loco et habitasse dicitur et mortuus esse Adam
unde et locus, in quo crucifixus est dominus noster, caluaria appellatur, scilicet quod ibidem
sit antiqui hominis caluaria condita, ut secundus Adam et sanguis christi de cruce stillans
primi Adam et iacentis propagatoris peccata dilueret et tunc sermo ille apostoli conpleretur:
excitare, qui dormis, et exsurge a mortuis, et inluminabit te christus.

% Script. ord. Grandimont, Liber de doctrina uel Liber sententiarum cap. : 55, linea : 8 Sanctus
Petrus et alii discipuli Domino moriente contristati sunt, nec in illa tristitia damnum aliquod
habuerunt, quia bonus fuit intellectus. Propter hoc etiam fit pictura crucis, cum Adam ad pedes
crucifixi depingitur. Ipse namque designat omnes iustos qui erant in inferno praestolantes
mortem lesu ad suam liberationem, multum que sibi placuit cum eam ipse pertulit; propter
quod Adam leuat manus ad Dominum prae gaudio quod habet, quoniam ipse est in cruce.

¥ Giovanni Catapano, studioso di Agostino, che mi ha generosamente dedicato il suo tempo
per aiutarmi nella ricerca, lettura e inquadramento dei passi, sulla base dei risultati delle
banche dati, mi ha suggerito di interpretare I'immagine come Simone di Arimatea che porta
la Croce. Ma i numerosi passi che riprendono l'episodio dell’andata al Calvario, rimandano



I circoncisi e I'immagine di Adamo nell’Inferno di Giotto

Mi auguro che studiosi di aramaico e dell’ Antico Testamento possano in-
dividuare ulteriori passi e confortarmi nell’identificare 'immagine di questa
animula con il corpo di Adamo risorto da Cristo, che ha le sembianze giova-
nili del momento della Creazione, che ha precedenti nella figura del piccolo
Adamo scolpito nudo (fig. 19) alla base della famosa Croce donata nel 1063 da
Fernando e Sancha alla Collegiata di San Isidoro di Leon, oggi conservata al
Museo Arcqueologico Nacional di Madrid (inv. 52.340), o nelle immagini di
animula di Adamo in croci di Limoges esposte al Louvre (fig. 20).

Tenendo conto che la produzione limosina nel suo apogeo (1190-1215)
consta di 400 esemplari censiti, con ampia vastita di diffusione sia a Nord
(fino alla Scandinavia) e a Sud (nell’isola di Cipro) e anche il Veneto, come
testimonia I’esemplare conservato al Museo Diocesano di Padova con la Ma-
iestas Domini, proveniente da Monselice, si comprende come il soggetto di
Adamo risorto ai piedi della Croce potesse essere ben attestato nel Medioe-
vo?.

appunto a questa diffusissima iconografia del Cristo portacroce, ma, a mia conoscenza, non vi
¢ alcuna immagine né nella tradizione orientale né in quella occidentale, che raffiguri Simone
di Arimatea ai piedi del Crocifisso.

% Adamo si protende verso Cristo crocefisso dal suo sepolcro ai piedi della croce nella placca
della legatura di inizio XIII secolo (Inv. OA 6173), in alcune placche di croci (inv. OA 941; OA
10016; MRR 249) in quella di Garnerius (Inv. OA 6278) in quella di Bonneval (Paris, Musée
National du Moyen Age, Thermes de Cluny, Inv Cl. 22888). In generale sulla produzione
limosina si rimanda a M. GAUTHIER, Emaux méridionaux. Catalogue international de 'Guvre
de Limoges. Tome I, L’époque romane, Editions du CNRS, Paris, 1987; Corpus des émaux
méridionaux. Catalogue international de 'Euvre de Limoges. Tome II. L’apogée 1190-1215, a
cura di E. Antoine, D. Gaborit-Chopin, Editions du CNRS, Paris, 2011.

37






Andrea Nante
Museo Diocesano di Padova

Il Paradiso di Giusto: visione e promessa
della Gloria celeste

Il ciclo dipinto da Giusto de’ Menabuoi per il Battistero della Cattedrale, culminante
con la raffigurazione del Paradiso nella cupola, struttura architettonica sacrale signi-
ficante il cosmo, € frutto di un progetto unitario di riqualificazione dell’antico edifi-
cio battesimale. Nel programma decorativo messo a punto da Giusto de’ Menabuoi,
probabilmente dai canonici del Capitolo e da Fina Buzzacarini stessa, reale commit-
tente del ciclo pittorico, la volta diviene imprescindibile incipit e sguardo finale di
un’esperienza immersiva che introduce alla fede cristiana. In ambito catecumenale
e nella liturgia battesimale richiama la parte finale del Simbolo apostolico, premessa
irrinunciabile per Fina che, prevedendo qui il proprio sepolcro, si pone nella prospet-
tiva escatologica di ogni battezzato, attendendo di partecipare alla Gloria celeste;
fine ultimo accompagnato anche all’intento celebrativo della Signoria stessa che si
presenta al cospetto di Cristo, della Vergine, di sante e santi per chiederne il favore
e la legittimazione.

Parole chiave : Giusto, Paradiso, Battistero, Visione, Gloria

Il Paradiso e la sua rappresentazione nel Battistero della Cattedrale pa-
dovana (fig. 21), fanno parte di un progetto unitario che nella seconda meta
del Trecento vede ridisegnato con forme nuove ’antico edificio battesimale’.

! Per ragioni di spazio, non posso ripercorrere l'estesa bibliografia dedicata agli affreschi

del battistero padovano, mi limito pertanto a citare i principali contributi: S. BETTINI, Giusto
de’ Menabuoi e I’arte del Trecento, Le Tre Venezie, Padova 1944; IDEM, Le pitture di Giusto de’



40

Andrea Nante

L’inserimento della cupola, gia elemento simbolico cosmico, come interven-
to architettonico accoglie in nuce la rappresentazione del Paradiso e ne rende
possibile la visione e la percezione nello spazio reale della liturgia (fig. 22).

Non sono ancora del tutto chiarite le fasi costruttive dell’edificio che
ospita il ciclo trecentesco dipinto da Giusto de’ Menabuoi. I recenti interven-
ti di restauro sulle superfici murarie esterne offrono solo qualche contributo
sulle aperture e il collegamento meridionale con la Cattedrale nel primo Tre-
cento; futuri lavori di scavo nell’area potrebbero invece gettare luce ulteriore
sul complesso battesimale in eta altomedievale e nei primi secoli del secondo
millennio?.

Tenuto conto delle diverse ipotesi, vi & pit di un dato di evidenza a com-
provare la costruzione delle due cupole, quella maggiore e quella piu piccola
sulla scarsella aggettante, in anni vicini all’intervento pittorico predisponen-
do quindi un nuovo assetto in funzione della “ridestinazione” del battistero
quale mausoleo di Fina e Francesco il Vecchio da Carrara.

Potremmo addirittura avanzare I'ipotesi che Giusto de’ Menabuoi abbia
avuto una parte nel ridisegnare la nuova facies: la stretta coerenza dell’in-
tera decorazione, del suo dispiegarsi sulle superfici interne, con I'impianto
architettonico potrebbe far pensare a un ruolo di collaborazione dello stesso
Giusto nella riformulazione dei volumi.

A partire dalla forma architettonica del Battistero ma soprattutto nel pro-
gramma decorativo sono molti i richiami al Paradiso, alla sua raffigurazione,
all’idea della Gerusalemme celeste. Ne prendiamo in considerazione soltanto
i principali.

Menabuoi nel Battistero del Duomo di Padova, Cassa di Risparmio di Padova e Rovigo e Neri
Pozza, (Saggi e studi di Storia dell’arte 3) Padova 1960; C. L. RAGGHIANTI, Problemi padovani:
Battistero, Cappella Belludi, «Critica d’Arte», 8 (1961), 45, pp.1-15; Giusto de’ Menabuoi nel
Battistero di Padova, a cura di A.M. Spiazzi, Ministero per i Beni Culturali e Ambientali,
Soprintendenza ai Beni Artistici e Storici del Veneto, Cassa di Risparmio di Padova e Rovigo,
Edizioni Lint, Trieste 1989; B. G. KoHL, Fina da Carrara, née Buzzacarini: consort, mother, and
patron of art in Trecento Padua, in Beyond Isabella, a cura di S. E. Reiss, D. G. Wilkins, Truman
State University Press, Kirksville 2001, pp. 19-35; A. DERBES, Ritual, Gender & Narrative in
Late Medieval Italy. Fina Buzzaccarini and the Baptistery of Padua, Turnhout, Brepols 2020.

?  G. Lorenzonti, L’architettura, in Giusto de’ Menabuoi nel Battistero, cit., pp. 31-39; IDEM,
La struttura duecentesca, in Padova per Antenore. Atti della giornata di studio tenutasi il 14
dicembre 1989 presso il Museo Civico Archeologico agli Eremitani e altri interventi, a cura
di G. Zampieri, introduzione di L. Braccesi, Padova 1990, pp. 71-77; G. P. BrocIoro, Alle
origini del complesso episcopale di Padova: nuovi dati dallo scavo nel “Chiostro dei Canonici’,
La cattedrale di Padova, a cura di G. Zampieri (Le chiese monumentali padovane, 5) “L’Erma”
di Bretschneider, Roma 2016, pp. 135-150; in attesa della pubblicazione delle ultime scoperte.



1l Paradiso di Giusto: visione e promessa della Gloria celeste

La cupola

La cupola, il cui significato sacrale fin dall’antichita é noto simbolo della
volta celeste, anche in questo caso é da intendersi forma e misura del sacro,
ne viene a coincidere la dimensione soprannaturale®.

Nella formulazione medievale, e in particolare gotica, dello spazio sacro,
in cui non era prevista una separazione tra spazio umano e spazio divino, la
cupola, che rappresenta la forma visibile del mondo celeste, non fungeva da
elemento di chiusura rispetto al mondo finito, terrestre, favoriva piuttosto
l'unificazione spaziale tra i due ambiti. Questo obiettivo veniva raggiunto
anche attraverso ’'uso della luce, che contribuiva a creare un senso di conti-
nuita e di connessione tra i diversi livelli dello spazio sacro. L’incontro con
il divino avveniva progressivamente, lungo le pareti solitamente bianche,
guidato dalla luce proveniente dalle vetrate policrome, che illuminava e sot-
tolineava il percorso spirituale.

Chi ripensa lo spazio interno del Battistero, alla sua impaginazione de-
corativa guarda sicuramente a modelli esistenti a quel tempo, specie a quelli
non lontani da Padova, e un riferimento fu sicuramente la Basilica marcia-
na con il suo battistero e I'insieme di cupole rivestite di mosaici d’oro*. In
modo particolare qualche suggerimento doveva provenire alla committenza
e a Menabuoi dalla cupola orientale (dei Profeti o dell’Emanuele), o da quella
della Genesi dell’Atrio (fig. 23). Tuttavia, le scelte condotte a Padova sembra-
no allontanarsi dalla tradizione lagunare di matrice bizantina, mostrando di
optare per una composizione piu “accessibile”, diremmo oggi, senza togliere
nulla alla dimensione metafisica. E questo adottando soluzioni e accorgimen-
ti figurativi e prospettici che suggeriscono uno sviluppo ascendente, a parti-
re dalla base della tribuna su cui siede la prima fila di santi dell’empireo, che
si articola in seggi a sporgenza alternata, restituiti prospetticamente (fig. 24).
La profondita ascensionale sarebbe sostenuta da un leggero digradare delle
figure, mentre 'impostazione prospettica, di difficile resa su una superficie
cosi ampia e circolare, sarebbe ottenuta raggruppando a piccoli gruppi di due
o tre i personaggi e suggerendo leggere torsioni delle figure®.

> S.P1azza, Allo zenit della cupola. L’eredita dell’oculus nell’arte cristiana fra Medio Evo latino
e Bisanzio, (Medioevo Mediterraneo), Campisano Editore, Roma 2018.

* O. DEmus, The Mosaics of San Marco in Venice, 4 voll., Chicago, London 1984; D. PINcUS,
Venice and its Doge in the Grand Design: Andrea Dandolo and the fourteenth-century Mosaics
of the Baptistery, in San Marco, Byzantium, and the Myths of Venice, a cura di H. Maguire, R.
S. Nelson, Dumbarton Oaks Research Library and Collection, Washington 2010, pp. 245-271.
> L. BAGGIO, Sperimentazioni prospettiche e ricerche scientifiche a Padova nel secondo Trecento,
«Il Santo», XXXIV, 1994, 2-3, pp. 173-232.

41



42

Andrea Nante

Giusto interviene con un programma fittamente decorativo, solo appa-
rentemente contraddittorio rispetto a un’architettura di candide superfici
che favorisce 'elevazione dello sguardo secondo principi filosofici e regole
ottiche. Soluzioni attentamente studiate che derivano a Giusto dagli ambien-
ti scientifici padovani contemporanei concorrono a tale scopo, favorendo
Pesperienza immersiva assecondata dalla pratica liturgica. Le cornici con
trafori prospettici, la profondita dello spazio dipinto attraverso un certo illu-
sionismo delle architetture, la sequenza delle immagini secondo un orienta-
mento verticale, I'introduzione nelle scene dipinte di forme ascendenti come
le scale, sono espedienti. Gli stessi soggetti raffigurati secondo disposizioni e
relazioni che a noi non sempre sono manifesti.

In tutto cio non va trascurato pero il ruolo della luce naturale e la sua
immissione nei volumi interni, che orienta e guida lo sguardo dal basso verso
lalto, dalla penombra alla luce con un significato teologico teofanico ben
preciso. Le finestre sui lati orientale e meridionale, che aggettano luce sulla
parete occidentale con I’Annunciazione e il sepolcro di Fina (fig. 25), e le
aperture sul tamburo con gli sguinci, che consentono di illuminare il Paradi-
so, oltre allo stesso tamburo e alla monumentale Crocifissione. Aperture che
con luminosita progressiva conducono lo sguardo verso I’alto dell’osservato-
re che entra nello spazio sacro, condotto dai sottinst di cornici e modanature
che disegnano l'interno dei volumi, insieme alle finte architetture che, grazie
all’'uso accorto del chiaroscuro, rispondono a una precisa esigenza di illusio-
nismo e che spiegano I'impostazione spaziale di fondo dell’artista. Sono mez-
zi frutto di conoscenze prospettiche che il pittore mostra di aver acquisito®.

Per Giusto quella del Battistero & 'impresa certamente pitt complessa
che dovette affrontare, anche dal punto di vista tecnico’.

La cupola abbinata a un battistero

Si é detto della cupola quale rappresentazione del cielo fin dall’antichita.
In continuita, questa interpretazione, fin dai primi secoli del cristianesimo
viene associata agli spazi battesimali, cercandone in un certo senso i fonda-
menti teologici. Cirillo di Gerusalemme (m.386), rivolgendosi ai catecumeni,
sembra descrivere la cupola di una chiesa dicendo: «Volgi 'occhio della tua

¢ A. M. Sp1azz1, Giusto a Padova. La decorazione del Battistero, in Giusto de’ Menabuoi nel

Battistero di Padova, cit., pp. 83-127; BAGGIO, Sperimentazioni prospettiche, cit.
7 F. D’ARrcats, La decorazione a fresco, in La cappella del beato Luca e Giusto de’ Manabuoi
nella Basilica di Sant’Antonio, Padova 1988, pp. 51-75, in part. pp. 60-61.



1l Paradiso di Giusto: visione e promessa della Gloria celeste

mente verso I’alto: immagina i cori di angeli e Dio, il Signore di tutte le cose...
e i Troni e le Dominazioni che celebrano la liturgia celeste». Il vescovo gero-
solimitano richiama 'immagine della Corte celeste, visibile al cristiano per-
ché i cieli con il battesimo si aprono come si sono aperti a Cristo nel Giorda-
no. Secoli dopo il francescano Bonaventura da Bagnoregio (1217/1221-1274)
riprende I'immagine dell’apertura del cielo per ribadire il pensiero secondo
cui con il potere del battesimo di Gesu si apre la porta del regno dei cieli
per far entrare i battezzati. Un’idea antica che trova felice espressione nella
cupola di Padova in cui la grande assemblea di angeli e santi con la Vergine
attorno a Cristo (fig. 26) si rivelano agli occhi dei terreni, una manifestazione
del divino che nella relazione liturgica interpretativa rimanda all’episodio
teofanico del Battesimo di Gesu. Posta al centro della parete meridionale, nel
registro mediano tra le due finestre, la scena si evidenzia e si “trasforma” gra-
zie agli effetti della luce diurna che in certe condizioni e in alcuni momenti
della giornata ne rendono addirittura impossibile la visione. Suppongo che
Peffetto sia stato calcolato perché altrimenti non si spiegherebbe il motivo
per cui una delle scene principali del ciclo, vorrei dire la costituiva, sia stata
destinata a quella posizione. Nel gioco di luci, naturale e soprannaturale, la
visione celeste nella cupola, in questo senso, con apertura dei cieli” ai cre-
denti, cosi ben chiarita nei Sacramentari in uso a quel tempo, viene a essere
conseguenza del battesimo di Cristo, dell’essere quindi cristiani.

Moltitudine: aspetto comunitario del sacramento

Il solenne rituale, che tradizionalmente, in precise circostanze, prevedeva
la celebrazione del sacramento in gruppo, assumeva un significato pubblico:
si ribadiva I'ingresso nella comunita cristiana. Ancora una volta ci viene in
soccorso la scena del Battesimo di Gesti e la sua inconsueta iconografia che
vede ’evento non piu intimo come fissato dalla tradizione orientale e ripreso
dallo stesso Giotto nella Cappella Scrovegni, bensi aperto a coloro che ave-
vano assistito poco prima alla predicazione del Battista, senza soluzione di
continuita, alla presenza dei due discepoli che al posto degli angeli reggono
le vesti di Gesu. La comunita dei fedeli che prendeva parte al rito, dispo-
nendosi nello spazio attorno al fonte veniva a costituire un riflesso di quella
celeste che nel suo insieme diventava modello per il singolo e la comunita
stessa. La fitta schiera di santi e sante, di angeli nei loro gradi, ordinata in
cerchi concentrici, che affianca la Vergine e circonda Cristo, cosi articolata
e composta era simbolo di armonia. Essendo il battistero un luogo pubblico,

43



44

Andrea Nante

oltre che religioso, di riconoscimento civile, specie in eta tardomedievale,

Passise celeste andava a rappresentare un richiamo ai valori della concordia

e dell’armonia utili in una societa gerarchizzata governata da poteri centrali.

L’omeletica contemporanea insisteva sui temi della giustizia e del perdono.

Antonio da Padova nei suoi Sermoni, commentando Paolo, esortava i fedeli

ad amare i propri vicini, ricordando loro I’essere tutti battezzati in Cristo:
Quanti siamo stati battezzati in Cristo Gesu, siamo stati battezzati nella sua
morte. Per mezzo del battesimo siamo stati dunque sepolti insieme con lui
nella morte, perché come «Cristo fu risuscitato dai morti per mezzo della
gloria del Padre, cosi anche noi possiamo camminare in una vita nuova [...]
Parimenti dobbiamo offrire al prossimo il nostro amore». Come Cristo, dopo
la sua risurrezione, apparve ai discepoli e cambio la loro tristezza in gioia,
cosi noi, risorgendo dalle opere di morte alla gloria del Padre, dobbiamo
rallegrarci con il prossimo e camminare insieme nella vita nuova. E qual ¢ la
vita nuova se non I’amore e la carita verso il prossimo?®.

Nel Trecento a Padova, come in altre citta, i residenti si raccoglievano in
Cattedrale e nel suo battistero piu volte durante ’anno. Anticamente il bat-
tesimo si celebrava due volte I’anno: nelle veglie di Pasqua e Pentecoste. Con
il passaggio del battesimo agli infanti nel corso del Trecento si continuava
ad amministrare il battesimo il Sabato Santo e nella veglia di Pentecoste e
talvolta in altre occasioni, mantenendo il carattere pubblico e comunitario.
Secondo quanto riportato nel Liber Ordinarius della Chiesa padovana, vi era-
no pero altri momenti in cui i fedeli si recavano in Battistero: la mattina di
Pasqua durante la messa era prevista una processione con incensazione del
fonte, e si ritornava poi ai Vespri dello stesso giorno’. Una tappa al Battistero
era prevista nelle processioni della festa della Purificazione della Vergine,
nella festa dell’Ascensione, in quella di San Giovanni Battista e in altre oc-
casioni.

8 S. ANTONIO, Sermoni, Domenica VI dopo Pentecoste, 6); Sui Sermoni di Antonio rimando a E.
LoMBARDO, I sermones de sancto Antonio tra XIII e XIV secolo. Status quaestionis ed edizione del
sermone Venezia, Lat. Z, 158 (1779), ff. 120v-122v, «Il Santo», 52 (2012); EADEM, Parole e scritture
per costruire un santo. Sant’Antonio dei frati minori nei sermoni medievali (1232-1350), Centro
Studi Antoniani, Padova 2022.

° Siveda A. Lovato, Le processioni della cattedrale di Padova nei secoli XIII-XVI, in Il Liber
ordinarius della Chiesa padovana, a cura di G. Cattin e A. Vildera; con contributi di A. Lovato
e A. Tilatti, Istituto per la storia ecclesiastica padovana, Padova 2002, pp. CIX-CLXXIIL



1l Paradiso di Giusto: visione e promessa della Gloria celeste

Il Paradiso di Fina, promessa di eternita

La scelta che compie Fina Buzzacarini di eleggere il Battistero quale luo-
go di sepoltura é da leggere sicuramente in un orizzonte teologico battesima-
le che associava fin dai tempi antichi lo spazio sacro di un battistero e del suo
fonte al rito funerario. Non era infatti insolito che all’interno di questi luoghi
vi fossero sepolti personaggi pit 0 meno illustri. Il passo di Paolo nella lette-
ra ai Romani (6,3-5) sembra offrirne le ragioni:

Vi siete dimenticati che il nostro battesimo unendoci a Cristo ci ha uniti alla
sua morte? Per mezzo del battesimo che ci ha uniti alla sua morte, siamo
dunque stati sepolti con lui, affinché, come Cristo € risuscitato dai morti
mediante la potenza gloriosa del Padre, cosi anche noi vivessimo una nuova

vita. Infatti, se siamo stati totalmente uniti a lui con una morte simile alla
sua, lo saremo anche con una risurrezione simile alla sua.

Il sepolcro di Fina fatto erigere sulla parete occidentale, in corrispon-
denza dell’ingresso allo spazio battesimale, si inserisce nell’asse principale
orientato di porta - fonte - altare, divenendo parte integrante del ciclo pitto-
rico, anzi dovremmo dire della storia della Salvezza. Nella sua tomba, di cui
rimangono ’arcosolio e la lunetta affrescati da Giusto, Fina é rappresentata
mentre viene accompagnata alla presenza della Vergine con il Bambino Gesu
in trono, da Giovanni Battista, da Giovanni Evangelista, dai santi patroni di
Padova e di altri che, insieme, ritroviamo nella grande assemblea celeste (fig.
25). Una moltitudine di angeli pare accogliere ’anima di Fina alla Trinita, in
attesa di giudizio nell’ultimo giorno, della Resurrezione della carne e della
gloria eterna, come recita I'ultimo articolo del Credo. In ambito catecume-
nale e nella liturgia battesimale il Paradiso richiama proprio la parte finale
del Simbolo apostolico, la professione di fede consegnata al catecumeno e
recitata dallo stesso o da coloro che lo accompagnano. E I'espressione di fede
che diviene premessa irrinunciabile per ogni battezzato e anche per Fina che,
prevedendo qui il proprio sepolcro, si pone nella prospettiva escatologica di
ogni cristiano; certo, fine ultimo accompagnato anche all’intento celebrativo
della Signoria stessa che si presenta al cospetto di Cristo, della Vergine, di
sante e santi per chiederne il favore e in un certo senso la legittimazione. Per
comprendere appieno struttura e significato di questa raffigurazione, non
ancora del tutto chiariti, sara bene ricostruire il contesto culturale e religioso
padovano del tempo. Come dimostrano i contributi qui raccolti, le recenti
proposte di Anne Derbes possono arricchirsi di altre importanti considera-
zioni®.

10 A. DERBES, Ritual, Gender, cit.

45






Cristina Guarnieri
Universita degli Studi di Padova

Il Paradiso di Giusto de’ Menabuoi

Attorno al 1370 Giusto de’ Menabuoi giunge a Padova dai territori lombardi e divie-
ne in poco tempo uno dei maestri pit importanti della corte carrarese. Nel 1375 egli
si trasferisce nella contrada padovana della Scalona, avvicinandosi alla sede del suo
prossimo importante cantiere: la decorazione ad affresco del Battistero della Catte-
drale, trasformato in mausoleo familiare da Fina Buzzaccarini, moglie di Francesco
il Vecchio da Carrara. Il programma iconografico prevede l'illustrazione della storia
della Salvezza, un tema strettamente connesso, da una parte, allo svolgimento del
rito battesimale, e dall’altra alla presenza, sopra la porta di ingresso principale, della
tomba di Fina. L’intervento é dedicato al Paradiso nella cupola, che reca al centro il
Cristo pantocratore, mentre in una serie di cerchi concentrici si dispongono angeli,
santi e beati. Attraversa i cieli paradisiaci la figura della Vergine orante, che svolge
il ruolo di mediatrice dell’'umanita presso Dio e accoglie gli eletti, tra cui in primis la
stessa Fina, raffigurata nella lunetta sopra il sarcofago nella scena della commendatio
animae. Di tale raffigurazione si analizzeranno le scelte iconografiche e la struttura
compositiva, in relazione alle fonti esegetiche e alla cultura figurativa dell’epoca.

Parole chiave: Paradiso, Giusto de’ Menabuoi, iconografia, Battistero

La decorazione del Battistero della Cattedrale di Padova, con la grandiosa
cupola raffigurante il Paradiso (fig. 26), si puo considerare il capolavoro della
maturita artistica di Giusto de’ Menabuoi, pittore fiorentino d’origine ma
giunto a Padova dai territori lombardi attorno al 1370. Non é ancora chiaro
se la commissione dell’impresa pittorica si debba a Fina Buzzacarini, moglie



48

Cristina Guarnieri

di Francesco il Vecchio da Carrara, che gia in vita scelse l'edificio, destinato
ai riti battesimali, come sede per la propria sepoltura, o se i responsabili
siano da riconoscere nei suoi esecutori testamentari, tra cui vi era 'illustre
consorte, morto piu tardi nel 1393".

Nel suo testamento del 22 settembre 1378, infatti, Fina da disposizioni
circa la collocazione all’interno dell’edificio della sua arca sepolcrale, che do-
veva essere “onorabile” e adeguata al suo rango, ma non ne specifica 'esatta
sistemazione?. Nondimeno, essa si trovava, prima della damnatio memoriae
inflitta ai Carraresi dal governo veneziano, sotto la sua figura inginocchiata
davanti alla Vergine, e sopra la porta d’ingresso principale riservata ai cano-
nici®. Fina dispone inoltre per un lascito vincolato destinato alla manuten-
zione della cappella e al pagamento di due presbiteri incaricati di celebrare
messe giornaliere per la salvezza della sua anima, nonché di utilizzare i suoi
argenti, il vestiario e altri effetti personali “ad ornatum et pro ornamentum
ipsius Capelle et altaris in ea existentis”. Difficile pertanto asserire se con il

! Per la biografia di Giusto de’ Menabuoi, € ancora valido il saggio di B.G. KoHt, Giusto de’

Menabuoi e il mecenatismo artistico in Padova, in Giusto de’ Menabuoi nel Battistero di Padova,
a cura di A.M. Spiazzi, Lint, Trieste 1989, pp. 13-30; si veda inoltre A. L. CASERO, Justus Pinxit.
Nuove prospettive di ricerca e problemi aperti sull’attivita lombarda di Giusto de’ Menabuoi,
Scalpendi, Milano 2017, pp. 19-21. Per la decorazione affrescata del Battistero e sulla figura di
Fina Buzzacarini come committente, si vedano i seguenti contributi: M. PLANT, Patronage in
the Circle of the Carrara Family: Padua, 1337-1405, in Patronage, Art, and Society in Renaissance
Italy, a cura di F. W. Kent, P. Simons, J. C. Eade, Clarendon Press, Oxford 1987, pp. 177-
199; A. M. Sp1azz1, Giusto a Padova. La decorazione del Battistero, in Giusto de’ Menabuoi nel
Battistero di Padova, cit., pp. 83-127; C. BELLINATI, Iconografia e teologia negli affreschi del
battistero, in Giusto de’ Menabuoi nel Battistero di Padova, cit., pp. 41-82; C. WARR, Painting in
Late Fourteenth-Century Padua: The Patronage of Fina Buzzacarini, «Renaissance Studies», 10,
1996, 2, pp. 139-155; B. G. KoHy, Fina da Carrara, née Buzzacarini: consort, mother, and patron
of art in Trecento Padua, in Beyond Isabella, a cura di S. E. Reiss, D. G. Wilkins, Truman State
University Press, Kirksville 2001, pp. 19-35; IDEM, Competing Saints in Late Medieval Padua,
edited by John E. Law, in Venice and the Veneto during the Renaissance. The Legacy of Benjamin
Kohl, a cura di M. Knapton, J.E. Law, A.A. Smith, Firenze University Press, Firenze 2014, pp.
323-366; A. DERBES, Ritual, Gender & Narrative in Late Medieval Italy. Fina Buzzacarini and
the baptistery of Padua, Brepols, Turnhout, Belgium 2020; L. Bourbua, “Qui locus vocatur el
batisterio™ Space, Liturgy and Multiple Vantage Points: the Frescoes of the Baptistery of Padua
by Giusto de’ Menabuoi, in Gli spazi del sacro nell’Italia medievale, a cura di F. Massaccesi, G.
Valenzano, con la collaborazione di G. del Monaco, Bologna University Press, Bologna 2022,
pp. 327-353.

* Padova, Archivio di Stato, Archivio Notarile, b. 35. Fina sarebbe deceduta poco dopo, il 4
ottobre 1378. Cfr. G. e B. Gatari, Cronaca carrarese, confrontata con la redazione di Andrea
Gatari, aa. 1318-1407, a cura di A. Medin e G. Tolomeli, I, in Rerum Italicarum Scriptores, tomo
17.1.1-2, S. Lapi, 1909-1929, pp. 158-159.

* Cfr. B.G. KoHi, Giusto de’ Menabuoi e il mecenatismo artistico, cit., pp. 24-26, doc. 8; IDEM,
Last Will and Testament of Fina da Carrara, 1378, in Major Problems in the History of the Italian
Renaissance, a cura di B.G. Kohl, A. Andrews Smith, D.C. Heath and Co., Lexington 1995, pp.
337-342.



1l Paradiso di Giusto de’ Menabuoi

termine “ornamentum” ci si riferisca al ciclo realizzato da Giusto o semplice-
mente ai paramenti o oggetti liturgici necessari allo svolgimento delle messe.
A fronte di questa incertezza circa gli estremi cronologici dell’intervento
pittorico, la maggioranza degli studiosi suggerisce comunque una datazione
compresa tra il 1375, quando Giusto risulta abitante nella contrada Scalona,
non lontano dal Duomo, e il 1378, prima della redazione delle ultime volonta
della committente®.

Il programma iconografico, senza dubbio concepito da un dotto teologo,
illustra la storia della Salvezza attraverso l'avvento e il sacrificio di Cristo,
e prevede la raffigurazione del Paradiso nella grande cupola, degli episodi
dell’ Antico Testamento nel tamburo (dalla Genesi alle Storie di Giuseppe), e
del Nuovo Testamento sulle pareti, con le Storie della Vergine e di Cristo (Vita,
Morte, Resurrezione, Trasfigurazione, Ascensione, Pentecoste). Infine, sulla
parete settentrionale si svolgono scene del santo titolare dell’edificio, san
Giovanni Battista, mentre nell’abside, attorno al polittico che orna ’altare,
licenziato dallo stesso pittore, € rappresentato un complesso ciclo dedicato
all’Apocalisse di san Giovanni Evangelista.

Domina il Paradiso, al centro della cupola, la maestosa figura del Cristo
Pantocratore (fig. 27), che reca in mano il libro con l'iscrizione tratta dal ca-
pitolo ventiduesimo del testo giovanneo (22:13), «Ego sum alpha et omega,
primus et novissimus, principium et finis». Dentro e fuori ’empireo, rappre-
sentato dai colori dell’iride, si dispongono due schiere di angeli a sei ali: i se-

* A sostegno di questa tesi, si consideri il fatto che Fina compare tre volte all’interno del ciclo,
nella lunetta sopra la tomba nell’atto della commendatio animae, nella scena con Cristo di
fronte a Pilato (secondo Plant, Patronage in the Circle of the Carrara, cit. p. 190) e nella Nascita
del Battista, insieme alle sue tre figlie, una circostanza quest’ultima che ha peraltro sollecitato
un proliferare di Gender Studies, legati all’evento importante nella vita di una donna della
maternita, e pill in generale al ruolo di Fina nella gestione delle risorse e nella redazione del
programma iconografico. Si consideri inoltre che il 26 aprile 1375, Giusto si era gia trasferito
nella contrada Scalona, a sud del Duomo, ed aveva ricevuto la cittadinanza padovana per
decreto di Francesco il Vecchio da Carrara, mentre nel gennaio 1377 si sposta nella stessa
contrada del Duomo, dove il 18 agosto del medesimo anno compra una casa. Cfr. B.G. KoHL,
Giusto de’ Menabuoi e il mecenatismo artistico, cit., p. 14, pp. 23-24, docc. 3, 5, 7. Nel suo volume
monografico, Anne Derbes (Ritual, Gender & Narrative, cit., pp. 20, 30, nota 17), retrodata
la fase progettuale al 1373, quando vennero a suo dire effettuate le modifiche strutturali
dell’edificio e la costruzione e installazione delle tombe. Come scrive Kohl (Fina da Carrara,
née Buzzacarini, cit., p. 26) un altro dato importante di cui tener conto € che nel novembre del
1376 la citta di Firenze restitui a Fina una cospicua somma di denaro di 10.000 ducati, avuta in
prestito cinque anni prima, che potrebbe essere stata utilizzata per dare avvio all’ambiziosa
impresa decorativa del Battistero. Tuttavia, I'ambiguita circa la presenza degli affreschi al
momento del testamento e l'esatta collocazione della sepoltura lasciano ipotizzare anche
una data piu inoltrata, dopo la morte della testatrice: sono di questa opinione H. SAALMAN,
Carrara Burials in the Baptistery of Padua, «Art Bulletin», 69, 1987, pp. 376-394: 381-382, e J.
PoEscHKE, Wandmalerei der Giottozeit in Italien 1280-1400, Hirmer, Munich 2003, pp. 404-408.

49



50

Cristina Guarnieri

rafini in rosso, ossia gli angeli che stanno al cospetto e che ardono dell’amore
di Dio’, e i cherubini in blu, che hanno una perfetta conoscenza di Dio e che
ne riflettono la luce celeste®.

Le fonti bibliche non definiscono le teorie degli angeli in nessun punto
preciso, ma i loro nominativi e le loro differenti funzioni sono citati in molti
passi dell’Antico e del Nuovo Testamento. Su di essi si soffermano i Padri
della Chiesa nel corso del IV secolo (ad esempio sant’Agostino nel De genesi
ad litteram’ e nel De civitate Dei®), trattando dell’esistenza e dell’essenza
delle entita celesti®. La tradizione esegetica patristica fu quindi accolta dal
teologo e filosofo neoplatonico siro noto come pseudo-Dionigi I’Areopagita,

> Sulle definizioni, le caratteristiche degli ordini angelici e sui loro ministeri, vedi G.

DavIDSON, A Dictionary of Angels. Including the fallen angels, The Free Press, New York 1967;
New Catholic Encyclopedia, New York 1967, voce Angels, pp. 506-519; J. DANIELOU, The Angels
and Their mission. According to the Fathers of the Church, The Newman Press, Allen, Texas
1957; D. KEck, Angels & Angelology in the Middle Ages, Oxford University Press, New York,
Oxford 1998, in part. pp. 58-70. I Serafini costituiscono il piu alto ordine angelico, circondano
il trono della Gloria e cantano incessantemente il Trisagion angelico («santo, santo, santo»).
Sono gli angeli dell’amore, della luce e del fuoco, e il loro nome deriva dalla parola ebraica
seraph, che significa “ardente”. Nelle Scritture essi compaiono in Isaia 6:2-7.

¢ I Cherubini sono citati invece in piu passi della Bibbia (Genesi 3:24; Esodo 25:18-22, 37:6-9;
Numeri 7:89; Samuele I 4:4; Re I 6:23-28, 8:6-7; Salmi 18:10, 80:1, 99:1; Isaia 37:16 e Ezechiele
10:3-22). L’etimologia & discussa, ma si &€ d’accordo nel ricollegarla all’accadico karabu,
con il significato di “benedire”; i teologi medievali invece traducono la parola cherub con il
significato di “pienezza della conoscenza”. Nel libro di Ezechiele ognuno dei quattro cherubini
ha quattro ali e quattro facce (il “tetramorfo”). Il passo &€ ampiamente commentato da Gregorio
Magno nelle omelie su Ezechiele: San Gregorio Magno. Omelie su Ezechiele/1, a cura di V.
Recchia, Introduzione di V. Recchia, Traduzione e Prefazione di E. Gandolfo, Cittd Nuova
Editrice, Roma 1992, omelie III, pp. 134-153 («Opere di Gregorio Magno», III/1).

7 Nel De Genesi ad litteram, Agostino affronta il tema angelico in diversi punti dei XII libri di
cui la Genesi ¢ composta, come ad esempio nei libri: ii, viii, 16-18, iv, xxiv, 41-xxvi, 43, xxviii,
45-xxxiv, 53, xxxv, 56. Cfr. Agostino. Commenti alla Genesi, a cura di G. Catapano, E. Moro,
Giunti/Bompiani, Firenze-Milano 2018, pp. 551-553; 717-739, 743-745.

8 Sant’Agostino. La citta di Dio, a cura di D. Marafioti, II, Oscar Mondadori, Milano 2011, libro
XL.9, pp. 649-651.

% Sulle speculazioni dei padri della Chiesa (Gerolamo, Gregorio, Ambrogio) e sul loro diverso
arrangiamento delle gerarchie angeliche o di chi ne facesse parte, si veda G. DAVIDSON, A
Dictionary, cit., p. 336. Sulla concezione agostiniana dell’origine e dello statuto della creatura
angelica, vedi J. PEPIN, Recherches sur le sens et les origines de I’expression caelum caeli dans
le livre XII des Confessions de s. Augustin, in «Bulletin du Cange» 1953, 23, pp. 185-274 (ried.
in IpEm, Ex Platonicorum Persona: Etudes sur les lectures philosophiques de Saint Augustin,
A. M. Hakkert, Amsterdam 1977, pp. 41-130); A. SOLIGNAC, Exégése et Métaphysique. Genése
1, 1-3 chez saint Augustin, in In principio, Interprétations des premiers versets de la Genése,
Etudes augustiniennes, Paris 1973, pp. 153-171. Vedi, inoltre, E. Moro, I “tempo” degli angeli:
simultaneita, successione e conoscenza angelica nei commenti alla genesi di Agostino, in Tempo
di Dio tempo dell’'uomo, XLVI Incontro di Studiosi dell’Antichita Cristiana (Roma, 10-12
maggio 2018), Nerbini International, Lugano 2019, pp. 153-161.



1l Paradiso di Giusto de’ Menabuoi

nel trattato De coelesti Hierarchia, scritto, secondo gli studi, tra la fine del V
e l'inizio del VI secolo™.

Come é noto, Dionigi concepi un universo angelico ordinatamente strut-
turato in tre gerarchie e nove ordini, a seconda delle qualita e del diverso
grado di partecipazione intellettuale ai misteri divini: la piu vicina a Dio &
pertanto la triade di Serafini, Cherubini e Troni, cui seguono Dominazioni,
Virtu e Potesta, e infine Principati, Arcangeli e Angeli''. Nel loro decrescente
grado di potenza, i nove ordini angelici vengono inoltre identificati con i cieli
della visione aristotelica-tolemaica, e dunque con il Primo mobile, le Stelle
fisse, Saturno, Giove, Marte, Sole, Venere, Mercurio e Luna. Tale teoria viene
esplicitata nel Paradiso dantesco, dove le gerarchie angeliche si identificano
con le sfere celesti, disposte in cerchi concentrici attorno a Dio*.

Il pensiero dello pseudo-Dionigi sara in seguito ripreso, con alcune va-
riazioni nella sequenza, da Gregorio Magno nell’omelia XXXIV sui Vangeli"
e nell'imponente scritto di commento al Libro di Giobbe dei Moralia*. Piu
tardi, nel XIII secolo, la materia angelica é trattata da numerosi teologi, tra
cui Bernardo di Chiaravalle nei Sermoni sul Cantico dei Cantici®®, Tommaso
d’Aquino nella Summa Theologiae', e Bonaventura da Bagnoregio nell’ Itine-
rarium mentis in Deum", cosicché le gerarchizzazioni proposte dal filosofo
siro e dal dottore della Chiesa diverranno correnti per tutto il tardo Medio-
evo.

Nella tradizione figurativa medievale, la rappresentazione dei cori an-
gelici non presenta un'iconografia uniforme e condivisa. Le raffigurazioni
distintive di tali entita soprannaturali emergono relativamente tardi, facendo

1 E un trattato di angelologia facente parte del Corpus Dionysianum: cfr. Pseudo-Dionysius
Areopagita. De Coelesti Hierarchia, De Ecclesiastica Hierarchia, De Mystica Theologia, Epistulae,
a cura di G. Heil, A. Martin Ritter, De Gruyter, Berlin 1990-1991 (edizione del testo greco).

"' Per la costruzione di tale schema gerarchico, lo pseudo-Dionigi indica alcuni passi del
Nuovo Testamento, e nello specifico la Lettera agli Efesini (Efesini 1:21, 3:10) e la Lettera ai
Colossesi (Col 1:16; 2:10), dove vengono citate in successione, nella prima, Principati, Autorita,
Potenze e Dominazioni, e nella seconda Troni, Dominazioni, Principati e Potesta.

2 D. ALIGHIERI, Divina Commedia, Paradiso, XXVIII, vv. 98-108; 121-123; 124-126.

3 San Gregorio Magno, Omelie sui Vangeli, a cura di G. Cremascoli, Citta Nuova Editrice,
Roma 1994, XXXIV, 7-14, pp. 447-457 («Opere di Gregorio Magno», II).

4 San Gregorio Magno. Commento morale a Giobbe/4, a cura di P. Siniscalco, traduzione di
E. Gandolfo, Indici di E. Spagnolo, Citta Nuova Editrice, Roma 2001, pp. 400-403, XXXII, 48.
5 San Bernardo. Sermoni sul Cantico dei Cantici, parte prima, I- XXXV, Introduzione di J.
Leclercq O.S.B., Traduzione e note di C. Stercal, con la collaborazione di Milvia Fioroni e
Antonio Montanari, XIX, 2-6, pp. 244-251 («Opere di San Bernardo», V/1).

1 S. Thomae Aquinatis Opera Omnia, 2, Summa contra Gentiles, autographi deleta, Summa
Theologiae, a cura di R. Busa, Apud Hamilcaris Pizzi officinam typographicam mediolanensem,
1980, I, 108, pp. 338-341.

7 St. Bonaventure’s ‘Itinerarium mentis in Deum’, a cura di P. Boehner, Franciscan Institute,
St. Bonaventure University, St. Bonaventure (N.Y.) 2002, IV, 4, pp. 100-103.

51



52

Cristina Guarnieri

la loro comparsa solo a partire dal XIV secolo. Nondimeno, anche a date cosi
inoltrate, il tema rimane soggetto a diverse interpretazioni, tanto e vero che
molto spesso, come & visibile nei maggiori cicli che trattano di questa mate-
ria, i vari ordini possono sovrapporsi e confondersi, principalmente a causa
dell'ambiguita e della concisione delle fonti. Le stesse Sacre Scritture, pur
rivelando l'esistenza delle gerarchie celesti, forniscono scarse informazioni
sulle loro funzioni e sul loro ruolo nel piano della salvezza.. Piu circostanziati
appaiono le riflessioni dei padri della Chiesa, come Gregorio Magno, Isidoro
di Siviglia™ e piu avanti Tommaso d’Aquino, che dei vari ordini cominciano
a specificare le funzioni (si vedano ad esempio le Potesta o le Virtu, identi-
ficabili con gli angeli capaci di soggiogare le forze avverse e con quelli che
compiono miracoli nel mondo)”.

Nella rappresentazione di Giusto de’ Menabuoi, lo schema di riferimento
é costituito dalla classificazione e dalla sequenza indicate dallo pseudo-Dio-
nigi nel De coelesti Hierarchia. Nel rotante e multiforme Paradiso della cu-
pola, gli ordini sembrano infatti disporsi secondo la gerarchia dionisiana e
sono incarnati da alcuni rappresentanti connotati da precisi attributi, pur
non essendo immediatamente rintracciabili, poiché distribuiti all’interno
della folta schiera degli Angeli musicanti ospitati nel secondo cerchio al di
fuori dell’iride.

Secondo Barbara Bruderer Eichberg, nel suo volume Les neuf chceurs an-
géliques™, le teorie angeliche di Giusto seguono uno schema predefinito e, si-
milmente a cio che accade in un altro ciclo importante con il Cristo in gloria e
i nove cori angelici nella cupola di levante del Battistero di Venezia®, si distri-

8 Isidori Hispalensis Episcopi Etymologiarum sive originum, libri XX, a cura di W. M.
Lindsay, E typographeo Clarendoniano, Oxonii 1911, tomus I, liber VII, V (De Angelis).

¥ Ibid., VII, V, 18. Cosi vengono entrambe rappresentate nelle tavole provenienti dal soffitto
della Reggia carrarese dipinte da Guariento e oggi conservate nel Museo Eremitani e nei
mosaici del Battistero di San Marco. Tali complesse rappresentazioni, insieme ai mosaici
del Battistero di Firenze e agli affreschi di Giusto, che qui trattiamo, si possono considerare
tra i cicli pitt completi raffiguranti le gerarchie angeliche del XIV secolo, offrendo un ampio
panorama delle soluzioni iconografiche adottate. Assai interessante era pure il ciclo dipinto
nella cappella angelorum della famiglia Dotto, a destra della cappella maggiore nella Chiesa
degli Eremitani a Padova, purtroppo distrutta a seguito dei bombardamenti anglo-americani
della Seconda guerra mondiale.

% B. BRUDERER EICHBERG, Les neuf chceurs angéliques. Origine et évolution du théme dans 'art
du Moyen Age, Centre d’études supérieures de civilisation médiévale, Poitiers 1998, p. 45, nota
201 e schema grafico VIIL

2t 1] Battistero di Venezia, con i nove cori perfettamente riconoscibili grazie all’iscrizione
apposta sul cartiglio o sopra il capo di ogni angelo, risulta il modello figurativo piu vicino alla
rappresentazione orchestrata da Giusto. All’'interno dell’edificio veneziano, la raffigurazione
della cupola con I'immagine divina al centro costituisce il punto di approdo del neofita che,
provenendo da occidente dopo il rito della rinuncia e la cerimonia al fonte, si appresta a
celebrare la rinnovata alleanza, concludendo il cammino catecumenale.



1l Paradiso di Giusto de’ Menabuoi

buiscono in modo da disegnare una “S” sferica, una lettera interpretata dalla
studiosa come l'iniziale del Sanctus, ossia il canto dell’Ordinarium missae
che, dopo il Prefatio, invita la Chiesa e i fedeli a unirsi ai cori celesti nella lode
a Dio. La restituzione grafica pubblicata dalla studiosa mostra il percorso da
seguire inscritto in un cerchio, le cui tappe sono costituite dalle sette schiere
celesti che seguono Serafini e Cherubini, fino a giungere agli Angeli che, nel
caso del nostro pittore e a differenza di altri cicli analoghi in cui generalmen-
te tengono tra le mani un’animula, sono per 'appunto semplicemente rap-
presentati come musicanti. Costoro, ultimi della gerarchia celeste, cantano
e suonano un’ampia varieta di strumenti musicali (organi portativi, vielle,
ribeche, liuti, arpe, ghironde, flauti, cornamuse, tamburi, citare...) (figg. 28-
31), innalzando in tal modo allo stato divino ’animo umano e creando un
legame inscindibile con le armonie celesti*.

Dopo i Cherubini, due sono i rappresentanti dei Troni, che si dispongono
a destra e a sinistra della Vergine orante (figg. 32-33). Secondo Bonaventura
e Bernardo di Chiaravalle®, é attraverso questa gerarchia che Dio esercita la
giustizia sulla Terra. Nella visione di Ezechiele, essi sono descritti come ruote
disseminate di occhi che si intersecano I'una nell’altra, collegate allo spirito
dei Cherubini di cui seguono i movimenti*. In diverse rappresentazioni d’eta
medievale essi reggono invece delle mandorle luminose (simbolo dell’Empi-
reo in cui siede Dio) che, nel caso del Battistero padovano, contengono una
stella dorata a otto punte, su sfondo bianco e su sfondo azzurro. Allo stesso
modo sono raffigurati da Coppo di Marcovaldo nel Battistero fiorentino (fig.
34), mentre sia Cimabue che Giotto, nella parete occidentale del transetto si-
nistro della Basilica di Assisi e sulla controfacciata della Cappella Scrovegni,
raffigurano angeli che reggono concretamente entro la mandorla un seggio
vero e proprio, quasi fosse uno stemma parlante®.

Procedendo verso destra, vi & invece il portavoce delle Dominazioni che,
rappresentando I'autorita divina sull’ordine universale, regge il globo e la
corona regale (fig. 35), attributi assegnati, specie la corona con scettro, anche

22 Per un’analisi accurata degli strumenti musicali dipinti da Giusto nella cupola, divisi nelle
famiglie degli strumenti a fiato, a corde pizzicate e a percussione, si veda la tesi di laurea
di S. GARDIN, Il Battistero di Padova e l'organologia medievale, relatori proff. A. Lovato, C.
Guarnieri, Universita degli Studi di Padova, Dipartimento dei beni culturali: archeologia,
storia dell’arte, del cinema e della musica, a.a. 2012-2013.

#  Cfr. G.B. Keck, Angels & Angelology, cit., pp. 61, 220, nota 64. «Deus in Seraphim amat
ut caritas, in Cherubim novit ut veritas, in Thronis sedet ut aequitas, in Dominationibus
dominator ut maiestas, in Principatibus regit ut principium, in Potestatibus tuetur ut salus,
in Virtutibus operator ut virtus, in Archangelis revelat ut lux, in Angelis assistit ut pietas»
(Bernardo di Chiaravalle, De consideratione libri V ad Eugenium III, 5:12).

# Libro di Ezechiele 1:4-25.

# B. BRUDERER EICHBERG, Les neuf cheeurs angéliques, cit., pp. 67-70.

53



54

Cristina Guarnieri

ai Troni (fig. 36), come vediamo ad esempio nelle tavole di Guariento dipinte
per il soffitto della Reggia carrarese e nel Battistero veneziano. In questi ulti-
mi due casi, le Dominazioni effettuano la psicostasia, ossia la pesatura delle
anime dei risorti su una bilancia a doppio piatto, e il controllo sul demonio
che cerca di alterarne l'esito® (figg. 37-40).

Di seguito vi e 'esponente delle Virtu (fig. 41), che si fa interprete del
disegno divino, dispensa la grazia e ha il potere di controllare i mutamenti
della storia e le forze della natura, aiutandosi, pare, con una piccola verga.
Essi, infatti, sono angeli che, come precisa anche Isidoro di Siviglia?’, posso-
no compiere miracoli sulla terra, assistendo poveri e malati, salvando vascel-
li dalla tempesta o facendo scaturire acqua dalle rocce, come raffigurato in
maniera esplicita da Guariento® (fig. 42).

Dalla parte opposta vi & 'ordine delle Potesta (fig. 43), che vigila sulla
distribuzione del potere e sulle forze del male rappresentate dai demoni®;
in genere esse sono armate e in Giusto reggono uno scettro, similmente al
rappresentante del Battistero fiorentino, mentre a Venezia e in Guariento
tengono alla catena un demone™ (fig. 44).

I Principati sono due e sono i protettori delle nazioni e delle citta reg-
gendo rispettivamente un arco e tre frecce, una lancia e uno scudo crociato*
(fig. 45). Infine i tre Arcangeli sono posizionati sopra il capo del Cristo e sono
accompagnati dal loro attributo: Raffaele con il pesce, Gabriele con il giglio
e Michele con spada e bilancia (fig. 46). I compiti degli Arcangeli consistono
nell’ispirare e proteggere grandi gruppi di persone, le nazioni o le moltitu-
dini di popolazioni, e in questo si distinguono dagli Angeli che si occupano
invece di piccoli gruppi o singoli individui. Ad essi, tuttavia, i teologi me-
dievali affidano anche la missione di consegnare messaggi, come nel caso
dell’Annunciazione e dell’arcangelo Gabriele®.

% Ibid., pp. 70-73; cfr. anche G.B. KEck, Angels & Angelology, pp. 61, 220, nota 65; per
Guariento, Z. MURAT, Guariento. Pittore di corte, maestro del naturale, Silvana Editoriale,
Cinisello Balsamo, Milano 2016, pp. 140-147, cat. 9.2.

7 Isidori Hispalensis Episcopi Etymologiarum sive originum, liber VII, V (De Angelis), cit.,
17-18.

8 B. BRUDERER EICHBERG, Les neuf choeurs angéliques, cit., pp. 73-80.

#  Paolo di Tarso si riferisce a questi angeli anche con il termine di Potenza e di Autoritd nella
lettera agli Efesini (Efesini, 1:21).

% Cfr. B. BRUDERER EICHBERG, Les neuf cheeurs angéliques, cit., pp. 80-82; MURAT, Guariento,
cit., pp. 140-147.

' B. BRUDERER EICHBERG, Les neuf choeurs angéliques, cit., pp. 83-85; cfr. anche G.B. Keck,
Angels & Angelology, cit., pp. 62, 221, nota 68.

* B. BRUDERER EICHBERG, Les neuf cheeurs angéliques, cit., pp. 85-90; Keck, Angels &
Angelology, cit., p. 63.



1l Paradiso di Giusto de’ Menabuoi

I cerchi paradisiaci proseguono con tre sfere occupate da una grande
varieta di santi, che si uniscono alla musica e al canto delle piu elevate intel-
ligenze celesti attraverso una sorta di lode silenziosa. Tutti insieme si rivol-
gono alla Vergine orante, che risplende come uno zaffiro incastonato nelle
orbite celesti (fig. 47). La Regina del Paradiso si colloca in asse con il Panto-
cratore, con la Creazione del mondo, e dunque l'origine dell’'umanita, e infine
con la Croce, strumento della Redenzione, svolgendo il ruolo di mediatrice
tra cielo e terra.

La vasta raffigurazione di tutti i santi da parte di Giusto rappresenta sen-
za dubbio un unicum tra i Paradisi dell’epoca: santi e beati si dispongono in
orbite rigorosamente concentriche, tutti perfettamente distinguibili, per gli
attributi o le iscrizioni, e tutti intessuti di pennellate sottili, velature traspa-
renti e ineguagliabili raffinatezze cromatiche, cosi da restituire un caleido-
scopio di immagini policromate. Partendo dall’alto, compaiono gli apostoli, i
confessori e i patriarchi; seguono i martiri, i profeti, i papi e le donne dell’ An-
tico Testamento; e infine le sante vergini, le monache, gli eremiti, secondo
una disposizione seguita anche da Guariento nel suo Paradiso della Sala del
Maggior Consiglio di Palazzo Ducale a Venezia®. Si aggiungono infine i santi
e le sante il cui culto era diffuso nella citta di Padova, per un totale di 108
personaggi.

I santi collocati nella fascia piu esterna recano una scritta sul suppedaneo
del trono con il loro nome: € il caso, per suggerire un esempio tra tanti, di san
Ludovico d’Angio (fig. 48), inserito nella schiera dei santi dei nuovi ordini,
tra Sigismondo re, Nicola da Tolentino, Pietro martire, Antonio da Padova,
Tommaso d’Aquino, Francesco d’Assisi, Domenico, Bernardo di Chiaravalle
(fig. 49). Poco piu in la, sulla destra, vi sono gli eremiti, come i burberi Anto-
nio abate e Paolo primo eremita, dall’abito di foglie di palma intrecciate, suo
attributo, ed entrambi connotati da una lunga barba e dalla folta capigliatura,
disegnate metodicamente pelo per pelo, in punta di pennello (fig. 50).

I successivi sono tutti qualificati da elementi che ne rendono possibile il
riconoscimento: nella prima schiera compaiono i patriarchi come Noé con
Parca e Abramo con il coltello, 0 come Mosé, Giosué, Davide e infine Giusep-
pe sposo di Maria con la verga fiorita (figg. 51-52); seguono gli apostoli, come
Pietro, Paolo, Andrea e Giacomo minore (fig. 53) e i dottori della Chiesa, os-
sia Girolamo, Ambrogio, Agostino e Gregorio magno papa (fig. 54).

Nella seconda schiera sfilano i profeti, come Daniele e Elia, o i marti-
ri come i due medici Cosma e Damiano (figg. 55-56), le donne dell’ Antico

¥ Per questo ciclo, realizzato tra 1365 e 1368, vedi Z. MURAT, Guariento, cit., pp. 194-199, n.
22.

55



56

Cristina Guarnieri

Testamento come Sara, Rebecca e Rachele, papi e vescovi, come san Nicola
(figg. 57-58). Nell’ultimo cerchio troviamo le sante vergini, come Caterina,
Apollonia, Barbara e Orsola (fig. 59), e le monache, come Scolastica o la piu
inconsueta Cesaria (fig. 60). Infine non potevano mancare i santi patroni
padovani: Daniele, Giustina e Prosdocimo (fig. 61).

Ad un’osservazione complessiva della cupola, emerge immediatamente
I'assenza programmatica di un telaio che vada a strutturare architettonica-
mente la superficie dipinta, quasi a voler ribadire la circolarita dei cieli. Non
vi & infatti nessun cornicione, nessuna nervatura, ma la sola immensa chiave
di volta del Pantocratore, che incombe dall’alto e in qualche modo contrad-
dice l'effetto prospettico suggerito dal calare in profondita delle dimensioni
della moltitudine dei personaggi che ne popolano le orbite. Ogni santo, inol-
tre, & seduto sfalsato rispetto ai compagni del cerchio successivo e cio con-
tribuisce ad imprimere un moto rotatorio ai cieli paradisiaci, con un effetto
di vertigine nello spettatore, che viene risucchiato verso il centro del cono
prospettico. Non manca, per contro, un opposto effetto centrifugo, restituito
invece dai seggi e dalle pedane dei troni in prima fila che, alternativamente
rientranti e aggettanti, sembrano espandersi al di 1a della sottile cornice a
foglie ansate classicheggianti, invadendo lo spazio fisico dell’osservatore*.
Contemporaneamente i moti di espansione e contrazione sembrano tuttavia
vanificati dalla figura della Vergine che, trapassando verticalmente i cieli,
invita alla ferma ed eterna visione estatica del Paradiso.

L’immagine totemica della Vergine posta nell’attitudine dell’orante bi-
zantina accoglie tutti coloro che entrano dalla porta riservata al clero e ai
canonici e ne conduce lo sguardo verso la colossale figura del Cristo Panto-
cratore, che si volge nella stessa direzione. La Regina del Cielo pertanto as-
sume il ruolo di intermediaria tra 'umanita, redenta dal sacrificio del Figlio
con la Crocifissione, e il Cristo Pantocratore al vertice della cupola. La Vergine
accoglie tutti, ma soprattutto si rivolge a Fina, le cui spoglie sono custodite
nell’arca, non a caso in origine disposta sopra la porta d’ingresso dei ca-
nonici (fig. 62), intercettando il punto di vista privilegiato dei religiosi che,
entrando nel Battistero, abbracciano con un unico sguardo lintera storia
dell’umanita, dalle origini alla fine dei tempi e il senso ultimo dell’esistenza
terrena di Cristo, il sacrificio sulla croce (fig. 63); in tal modo, ricostituendo
Poriginario vincolo interrotto dal peccato, & possibile unirsi, grazie alla me-
diazione della Vergine assunta in cielo, all’assemblea degli angeli e dei santi.

#  C. L. RAGGHIANTI, Problemi padovani. Battistero. Cappella Belludi, «Critica d’arte», VIII,
1961, pp. 1-15: 14, nota 3; L. BAGGIO, Sperimentazioni prospettiche e ricerche scientifiche a
Padova nel secondo Trecento, «Il Santo», XXXIV, 1994, 2-3, pp. 173-232.



1l Paradiso di Giusto de’ Menabuoi

Sovrastato da un coro multiforme, il fedele viene pertanto trascinato e
risucchiato nel vortice infinito dei cieli paradisiaci, dominati dall’armonia
dei colori e dalla dolcezza della musica, per cui, a conclusione, quanto mai
consona ci pare la citazione di due frammenti omiletici sull’Assunzione della
Vergine dovuti al vescovo-martire Gerardo di Csanad (+1046), riportati da
Jacopo da Varazze nella Legenda Aurea:

Hodie virginem beatam coeli susceperunt laetanter, angeli gaudendo,
archangeli jubilando, throni exaltando, dominationes psallendo, principatus

harmonisando, potestates citharisando, cherubin et seraphin hymnizando
atque ad supernum majestatis divinae tribunal ducendo®;

Apostolorum splendidissimus ordo ineffabili laude eam extollit, martirum
multitudo omnimode supplicat tantae dominae, confessoreum exercitus
innumerabilis continuum sibi personat cantum, virginum candidissima
concio jugem choream ad suam celebrat gloriam*.

% Jacobi a Voragine Legenda Aurea, vulgo historia lombardica dicta, ediz. J. G. T. Grisse,
impensis librariae Arnoldianae, Dresda 1846, p. 512.
% Ibid., pp. 512-513.

57






Zuleika Murat
Universita degli Studi di Padova

Angeli a corte: Paradisi nella Padova carrarese

L’intervento sara dedicato ad alcune raffigurazioni di Paradisi commissionate dai
Carraresi come parte della propaganda per via di immagine perseguita da diversi
membri della famiglia regnante di Padova. Nello specifico, verranno riesaminate due
fra le imprese piu prestigiose dell’epoca, ovvero la decorazione funebre nella Chiesa
di sant’Agostino (ca. 1351) e la cappella di palazzo (ca. 1354), entrambe realizzate, per
la parte pittorica, da Guariento di Arpo. Obiettivo ¢ indagare la rilettura in chiave
politica, identitaria, e autocelebrativa dell’immagine del Paradiso, in un ambiente
ben caratterizzato com’e appunto quello della Padova del Trecento.

Parole chiave: Paradiso, Carraresi, Guariento di Arpo, Padova Trecentesca

Questo studio si focalizza su un ambito (tematico, cronologico, culturale)
ben specifico, che & quello della Padova carrarese e dei differenti Paradisi
commissionati dai Signori come parte integrante di un preciso programma
di propaganda per via di immagine. La lettura che qui si dara del Paradiso,
dunque, non sara legata a riflessioni teologiche (anche se in parte ne dara
conto) quanto piuttosto alla rilettura in chiave laica e cortese della corte
celeste, secondo dinamiche di attualizzazione e laicizzazione, appunto, della
storia sacra e dei suoi protagonisti che come gia ampiamente dimostrato
dalla critica ¢ tipica della Padova carrarese.

Sono dunque d’obbligo alcune riflessioni preliminari sul Paradiso e su
cosa esso potesse significare in questo specifico contesto. Prendo a prestito,
perché mi pare calzante, la definizione che ne diede ormai diversi anni fa



60

Zuleika Murat

Jéréme Baschet nell’Enciclopedia dell’Arte Medievale; mi riferisco in partico-
lare alla descrizione di “corte celeste”, intesa quale «immagine dei cori dei
santi [e degli angeli] riuniti intorno alla figura divina».

Afferma dunque 'autore:

Questa rappresentazione si affermo solo nel sec. 14° e piu ancora nel
successivo [...] oveisanti sono integrati ai cori angelici [...]. Le classificazioni
dei cori celesti appaiono messe in scena in maniera piu fluida e lasciano il
posto in primo luogo all’individualita dei santi e degli eletti che si afferma
all’interno di un ordine ecclesiale solidamente gerarchizzato [...]. Tuttavia le
evoluzioni suggeriscono uno slittamento da una societa celeste egualitaria,
ove le distinzioni terrene sono superate a vantaggio di una fraternita
spirituale che unifica gli eletti, verso una corte ove la comune beatitudine
non esclude né il riferimento a modelli politici né la legittimazione delle
gerarchie e degli status terreni.’

Una corte celeste, dunque, che rispecchia e al contempo legittima siste-
mi gerarchici e di potere terreni. Letti in questo contesto, i Paradisi carraresi
assumono tutto un nuovo significato.

Nell’ambito delle numerose imprese commissionate dai signori mi con-
centrerd in particolare su due progetti monumentali, destinati a pubblici
diversi e aventi funzioni a loro volta differenti, e che dunque consentono
un’indagine in qualche modo complementare. Nello specifico, mi focalizzero
sui dipinti un tempo esistenti nella chiesa padovana di sant’Agostino e, pil
brevemente, sul ciclo che ornava la cappella privata di Palazzo, mentre non
discutero i dipinti del Battistero che gia Cristina Guarnieri e Andrea Nante
esaminano in questo stesso volume.

Come noto, la Chiesa di sant’Agostino fu demolita fra 1819 e 1822% con
la perdita quasi totale dei suoi arredi. Fra questi, numerose tombe della fami-
glia carrarese, che aveva eletto il tempio domenicano a sede privilegiata di
sepoltura.® Si salvarono i sepolcri pit monumentali, ovvero quelli ben noti di
Ubertino e Jacopo II (figg. 64-65), terzo e quarto signore della citta, in origine
collocati rispettivamente sulla parete destra e sinistra della cappella maggio-
re e oggi riallestiti nella Chiesa degli Eremitani.*

! J. BASCHET, s.v. Paradiso, in Enciclopedia dell’Arte Medievale, IX, Treccani, Roma 1998, pp.
169-174.

2 C. GASPAROTTO, Il convento e la chiesa di S. Agostino dei Domenicani in Padova, Edizioni
Memorie Domenicane, Firenze 1967; M. MEROTTO GHEDINI, La chiesa di Sant’Agostino in
Padova. Storia e ricostruzione di un monumento, ITI, Padova 1995.

* Z. Murart, Tombe carraresi a Padova e nel territorio, in Sepolture medievali (IV-XV secolo).
Spazi, opere, scritture / Medieval Burials (4th-15th centuries). Spaces, Artworks, Writings, a cura
di F. Coden, 2 voll, Silvana Editoriale, Cinisello Balsamo 2024, II, pp. 8-35: 14-17.

* Sui due monumenti: G. Biscaro, Le tombe di Ubertino e Jacopo da Carrara, «L’Arte», 11, 1899,



Angeli a corte: Paradisi nella Padova carrarese

Una ricevuta di pagamento emessa a Venezia il 26 febbraio 1351 da An-
driolo de’ Santi, Francesco di Bonaventura e Alberto di Ziliberto attesta che
i tre maestri avevano ricevuto un acconto di 100 ducati per la realizzazione
dell’arca di Jacopo, da completare «cum toto suo fornimento» entro I'aprile
dell’anno successivo, su commissione di Jacopino e di Francesco il Vecchio®.
Sebbene il documento non citi la tomba di Ubertino, I’estrema affinita stili-
stica e formale che lega i due sepolcri induce a ritenere che essi siano frutto
di una medesima commissione e del lavoro degli stessi scultori. I due monu-
menti erano completati da una finitura policroma e da ricche dorature, che
parzialmente si conservano ancora; essi, inoltre, dialogavano sia iconogra-
ficamente che visivamente con un ciclo pittorico realizzato da Guariento di
Arpo sulle pareti della cappella maggiore della chiesa e sul suo prospetto
esterno®.

pp. 88-97; W. WOLTERS, La scultura veneziana gotica (1300-1460), 2 voll., Alfieri, Venezia 1976,
L, pp. 168-169; M. MEROTTO GHEDINTI, La chiesa di Sant’Agostino, cit. pp. 75-79; A.M. Sp1azzI1,
Andriolo de’ Santi e la sua bottega, in Cultura, arte e committenza al Santo nel Trecento, Atti
del convegno internazionale (Padova, 24-26 maggio 2001), a cura di L. Baggio, M. Benetazzo,
Centro Studi Antoniani, Padova 2003, pp. 329-334: 333-334; EADEM, Le tombe carraresi nella
chiesa degli Eremitani, in I luoghi dei carraresi: le tappe dell’espansionismo nel Veneto nel XIV
secolo, a cura di D. Banzato, F. Flores D’Arcais, Canova, Treviso 2006, pp. 125-128; Z. MURAT,
Le arche di Ubertino e Jacopo da Carrara nel percorso artistico di Andriolo de Santi, «Predella.
Journal of Visual Arts», 2013, XXXIII, pp. 185-200; L. PArozz1, Petrarch and Memorial Art:
Blurring the Borders between Art Theory and Art Practice in Trecento Italy, in Revisiting the
Monument: Fifty Years since Panofsky’s “Tomb Sculpture”, a cura di A. Adams, J. Barker, The
Courtauld Institute of Art, Londra 2016, pp. 89-112; L. Cavazzini, Un’incursione di Bonino da
Campione alla corte dei Carraresi, in Arte di corte in Italia del Nord. Programmi, modelli, artisti
(1330-1402 ca.), a cura di S. Romano, D. Zaru, Viella, Roma 2013, pp. 37-62;

> 11 documento fu reso noto e pubblicato in G. Biscaro, Le tombe di Ubertino e Jacopo, cit.,
pp. 88-97.

¢ Sui dipinti si vedano, con bibliografia pregressa: F. FLorREs D’Arcars, Guariento. Tutta la
pittura, con prefazione di S. Bettini, Alfieri, Venezia 1974, pp. 24-25, 65-66; L. GROSSATO, in
Da Giotto al Mantegna, catalogo della mostra (Padova, Palazzo della Ragione, 1974), a cura
di L. Grossato, Electa, Milano 1974, s.i.p., catt. 13-15; M. MEROTTO GHEDINI, La chiesa di
Sant’Agostino, cit. pp. 84-91; T. FRANCO, Guariento: ricerche fra spazio reale e spazio dipinto, in Il
secolo di Giotto nel Veneto, a cura di G. Valenzano, F. Toniolo, Istituto veneto di scienze, lettere
ed arti, Venezia 2007, pp. 335-367: 338-339; A.M. Sp1azz1, in Giotto e il suo tempo, catalogo
della mostra (Padova, Musei Civici agli Eremitani, 25 novembre 2000-29 aprile 2001), a cura di
V. Sgarbi, M. Cisotto Nalon, F. Motta, Milano 2000, pp. 317-319, cat. 9; EADEM, in Guariento e
la Padova Carrarese. Guariento, catalogo della mostra (Padova, Palazzo del Monte di Pieta, 16
aprile-31 luglio 2011), a cura di D. Banzato, F. Flores D’Arcais, A.M. Spiazzi, Marsilio, Venezia
2011, pp. 123-124, catt. 13.1-13.3; Z. MURAT, Il Paradiso dei Carraresi. Propaganda politica e
magnificenza dinastica nelle pitture di Guariento a Sant’Agostino, in Arte di corte, pp. 95-120;
EADEM, Guariento. Pittore di corte, maestro del naturale, Silvana Editoriale, Cinisello Balsamo
2016, pp. 36-37, 67-69, 124-131 cat. 8; C. GUARNIERL, E. KHALAF, R.A. BERNARDELLO, Ricostruire
il perduto: anastilosi digitale della chiesa di Sant’Agostino a Padova, «ABside. Rivista di Storia
dell’Arte», VI, 2024, pp. 171-201: 180-182.

61



62

Zuleika Murat

Mentre le due arche, come detto, sopravvissero alla distruzione della
chiesa, diversa sorte tocco invece alle pitture di Guariento. Il chimico farma-
cista padovano Giuseppe Zeni ne strappo arbitrariamente limitati frammen-
ti, senza che fosse prodotta adeguata documentazione; poche e ormai isolate
figure sopravvivono quindi definitivamente decontestualizzate dal tessuto
spaziale e liturgico di cui facevano parte. Tuttavia, come ho gia argomentato
altrove, il ricorso alle fonti e 'analisi dei frammenti superstiti permettono di
proporre circostanziate ipotesi ricostruttive.

Fu lo stesso Giuseppe Zeni a donare alla Chiesa degli Eremitani i tre
brani pittorici ora esposti sulla parete destra della cappella maggiore, con
I'Incoronazione della Vergine (fig. 66) e i Ritratti di Jacopo II (fig. 67) e Ubertino
da Carrara (fig. 68). Altri due frammenti di piti contenute dimensioni presero
invece la via del collezionismo privato: il Battesimo di Cristo fu venduto al
conte Luigi Malaspina di Sannazzaro, che lo destino con lascito testamenta-
rio alla Pinacoteca Civica di Pavia’, mentre il profilo con Volto maschile, gia
riconosciuto in Alipio compagno di Agostino, approdo nel 1827 al Tiroler
Landesmuseum di Innsbruck®.

Attribuiti concordemente a Guariento su base stilistica, in assenza di te-
stimonianze documentarie analoghe a quella esistente per le arche scolpite,
i dipinti spettano senz’altro all’artista padovano, qui probabilmente attivo
nelle vesti di esordiente pittore di corte dei Carraresi.

La maestosita dell’impresa pittorica, che doveva imporsi per la vastita
delle sue dimensioni e la sontuosita della materia, si pud ancora intuire os-
servando i frammenti superstiti, dove abbondante & 'utilizzo dell’oro e della
pastiglia posti a decorare le vesti dei personaggi e la sofisticata architettura
del trono. Sorprende, inoltre, 'amorevole attenzione con cui il pittore resti-
tuisce le fisionomie dei due Carraresi, con una volonta di resa mimetica che
si spinge fino alla lenticolare trascrizione dei tratti meno armonici: il naso
prominente, la calvizie incipiente, e la fronte piatta solcata da rughe profon-

7 G. G1ACOMELLI VEDOVELLO, Di alcuni affreschi padovani nella Pinacoteca di Pavia, «Bollettino
della Societa Pavese di Storia Patria», XLII, 1990, pp. 223-234; E. VicINI, Guariento. Battesimo
di Cristo, «Museo in Rivista. Notiziario dei Musei Civici di Pavia», I (1998), pp. 114-115; IDEM,
in Giotto e il suo tempo, cit. pp. 322-323, cat. 11; T. FRaNco, Guariento, cit.; A.M. Sp1Azz1, in
Guariento e la Padova Carrarese, cit. pp. 126-127, cat. 15; E. VICINT, in La pinacoteca Malaspina,
a cura di S. Zatti, Skira, Milano 2011, p. 223, cat. 51; Z. MURAT, Il Paradiso dei Carraresi, cit.;
EaDEM, Guariento, cit.

8 H. SEMPER, Ein Freskobild angeblich des Guariento im Ferdinandeum zu Innsbruck, «Bollettino
del Museo Civico di Padova», X, 1907, pp. 89-104, pp. 89-90; F. FLorEs D’ARrcars, Guariento,
cit. p. 61; M. MEROTTO GHEDINI, La chiesa di Sant’Agostino, cit. p. 84; E. GASTALDI, in Giotto
e il suo tempo, cit. pp. 320-321, cat. 10; T. FRanco, Guariento, cit.; A.M. Sp1Azz1, in Guariento
e la Padova Carrarese, cit. p. 125, cat. 14; Z. MURAT, Il Paradiso dei Carraresi, cit.; EADEM,
Guariento, cit.



Angeli a corte: Paradisi nella Padova carrarese

de di Jacopo; il mento appesantito e lo sguardo ormai stanco di Ubertino. Ma
é soprattutto 'ardita fattura del trono a stupire lo spettatore, una struttura
in prospettiva d’avanguardia nel panorama artistico della Padova di quell’e-
poca’.

Concepito come autonoma architettura, con una ben bilanciata alternan-
za di volumi pieni e vuoti che ne esalta I'imponenza e al contempo l'in-
consistenza di eterea struttura paradisiaca, esso non trova alcun confronto
diretto e sara solo nella sua ultima opera documentata, il Paradiso di Palazzo
Ducale, che Guariento produrra una composizione altrettanto articolata.

Se cronologia e attribuzione del ciclo pittorico appaiono sicure e ampia-
mente supportate dall’analisi stilistica, notevolmente pill problematica e in-
vece la questione relativa alla sua originaria disposizione nello spazio sacro.

Ho gia proposto in altra sede che i dipinti ornassero non solo le pare-
ti interne della cappella, ma anche il suo prospetto esterno, dunque l’arco
trionfale. E cio che si puo desumere, infatti, dalle testimonianze offerte da
alcuni autori che videro la chiesa in epoca antica, o a ridosso della sua di-
struzione'’. Le fonti sono inoltre concordi nell’affermare che la composizio-
ne dipinta sull’arco trionfale prevedeva un affollato Paradiso in cui angeli e
santi si disponevano accanto ad un trono straordinariamente elaborato, su
cui sedevano Cristo e Maria; i ritratti di Jacopo e Ubertino, dicono le fonti,
appartenevano alla medesima scena. In particolare, il domenicano Valerio
Muscheta descriveva nel 1588 «coelestium hierarchiarium Choros Angelorum
imagines pictae» citandole in relazione alla cappella maggiore e specificando
che esse erano dipinte «in fornice»'. Alcuni autori piu tardi confermano la
testimonianza di Muscheta, descrivendo tuttavia una chiesa modificata nel
suo assetto, con I’altare maggiore e il tabernacolo eucaristico ricollocati a ri-
dosso dell’arco santo, dunque nello spazio antistante alla cappella maggiore,

? Sugli sviluppi prospettici della Padova del Trecento, con particolare riguardo a Guariento,
si vedano: F. FLOREs D’ARcaAts, La personalita di Guariento nella cultura figurativa del Trecento
padovano, in Da Giotto al Mantegna, cit. pp. 46-50; L. BAGGI0, Sperimentazioni prospettiche e
ricerche scientifiche a Padova nel secondo Trecento, «Il Santo», XXXIV, 1994, pp. 173-232, pp.
199-206; T. FRANCO, Guariento cit.; Z. MURAT, Guariento, cit., pp. 51-58.

1 Su quest’opera di Guariento, con bibliografia precedente: C.A. WAMSLER, Picturing Heaven:
the Trecento Pictorial Program of the Sala del Maggior Consiglio in Venice, Ph.D. dissertation,
Columbia University, New York 2006; F. RiccoBoNo, in Guariento e la Padova Carrarese, cit.,
pp- 212-215, cat. 38; Z. MURAT, Guariento, cit., pp. 43-46, 82-86, 194-199, cat. 22.

' Per una dettagliata discussione delle fonti cui faccio qui riferimento, rimando a: Z. MURAT,
1l Paradiso dei Carraresi, cit.

2 V. MUSCHETA, Libellus in quo de Prioribus coenobii nostri Sancti Augustini Patavini, de
Aedificatione Aecclesiae, de Altaribus, Reliquiis et Viris illustribus eiusdem, ms., Vicenza,
Biblioteca Civica Bertoliana, G.3.11.9 (=1378), 1588, copia del 1744 con aggiunte fino al 1748,
c. 56.

63



64

Zuleika Murat

riconvertita in coro dei religiosi che i avevano i propri stalli lignei; e con le
pitture murali della chiesa, fatta eccezione per quelle che si trovavano all’in-
terno della cappella maggiore, ricoperte da uno strato di intonaco nel 1750.
Giovan Battista Rossetti, dunque, nel 1765 ricorda:
In quel tratto di muro, ch’é sopra al Tabernacolo, vi era dipinto un Paradiso,
col Padre Eterno sedente in magnifico, e maestoso Trono, circondato da
gran moltitudine di Angeli, e di Santi [...] in tempi, che si presumono tanto

illuminati, furono occhi si ciechi, che non conobbero il suo pregio, e ci toccod
la disgrazia di vederla miseramente cancellata®.

La grandiosa composizione faceva evidentemente parte dei dipinti che,
posti all’esterno della cappella maggiore, vennero scialbati; il punto esatto in
cui si trovava il pregevole dipinto ¢ ben localizzato da Rossetti, che lo ricorda
nella parete che si innalzava in corrispondenza dell’altare e del tabernacolo,
da individuare precisamente nell’arco santo. La dettagliata notizia & con-
fermata pochi anni piu tardi dall’abate Giuseppe Gennari, il quale ricorda
che «nel muro che sovrasta all’altare maggiore [era] una pittura creduta di
Giotto [...]. Essa rappresentava Nostra Signora sedente in mezzo un coro
di Angeli e di Santi»'. Lo stesso autore dello strappo, infine, ovvero il gia
menzionato Giuseppe Zeni, affermava nelle proprie Memorie manoscritte di
aver rimosso «dalle cadenti muraglie di Sant’Agostino» numerosi affreschi
di varia epoca; in particolare

salvo quindi nell’altare maggiore della stessa chiesa il quadro attribuito a
Guariento che rappresenta in figura al naturale I'Incoronazione di Maria
Vergine, nonché i ritratti dei due ultimi Carraresi Signori di Padova, cioe di
Giacomo e di Ubertino, li quali pezzi gli regalo alla chiesa degli Eremitani

di Padova come quella in cui si conservano i mausolei di que’ due principi
stessi®.

L’Incoronazione della Vergine doveva dunque svettare sull’arco santo,
al culmine della parete. Le porzioni superstiti permettono di elaborare una
puntuale ricostruzione grafica, che ho gia presentato e che qui ripropongo
(fig. 69)", limitata al complesso centrale del trono, articolato come una mi-
croarchitettura in pit gradoni. Tutt’attorno alla composizione centrale una
nutrita folla paradisiaca assisteva all’evento in azioni variate: mentre gli an-
geli accanto al trono intonavano melodie, cantando e suonando strumenti a

3 G. RosSSETTI, Descrizione delle pitture, sculture ed architetture di Padova con alcune

osservazioni intorno ad esse, ed altre curiose notizie, Tipografia del Seminario, Padova 1765, p. 8.
4 G. GENNARI, Memorie sopra alcune chiese di Padova, ms., Padova, Biblioteca Civica, BP.125.
VI, 1795, c. 12.

5 G. ZENI, Memoria, ms., Venezia, Biblioteca del Museo Correr, P.D. 307/XVII, s.i.p.

1 Z. Murar, Il Paradiso dei Carraresi, cit.; EADEM, Guariento, cit., p. 37.



Angeli a corte: Paradisi nella Padova carrarese

corda di cui si conservano oggi limitate ma significative porzioni, altri santi
e angeli si prodigavano piuttosto ad introdurre in Paradiso le anime dei due
Carraresi, collocati ai lati della composizione.

I frammenti di Pavia e Innsbruck permettono invece di intuire quale fos-
se il soggetto del ciclo dipinto all’interno della cappella, non descritto dalle
fonti, che doveva prevedere storie della vita di Cristo contrapposte a storie
della vita di sant’Agostino”’. La parete di fondo poteva invece ospitare, in
linea con una prassi assai diffusa all’epoca, un Giudizio Universale; tema non
solo assai comune, ma anche particolarmente idoneo alla funzione funebre
dell’ambiente.

I sepolcri carraresi dovevano organicamente inserirsi nella narrazione
dipinta, in maniera analoga a quanto osservabile nel Battistero della Catte-
drale dove il monumento di Fina Buzzacarini é ben integrato nella narrazio-
ne agiografica svolta sulle pareti. Il legame era non solo visivo ma anche ico-
nografico, ed é da credere che figure scolpite e dipinte dialogassero secondo
modalita oggi non ricostruibili. Lo attestano i ritratti di Jacopo e Ubertino,
che si corrispondono precisamente nelle fisionomie e nelle vesti indossate,
in pittura e in scultura, fin nei minimi particolari degli orli ornati dei manti;
le effigi dipinte, inoltre, rispecchiavano I'ordine che i rispettivi sepolcri ave-
vano all’interno della cappella, Jacopo a sinistra e Ubertino a destra, con una
disposizione simmetrica che rafforzava ulteriormente il legame fra le singole
parti dell’insieme.

Le figure di santi scolpite nelle arche, inoltre, con i quattro patroni di
Padova, i fondatori dei due ordini mendicanti con i loro principali esponenti,
oltre a santi cui la famiglia carrarese era particolarmente legata’®, comple-
tavano idealmente il sistema di riferimenti delle pitture, assicurando I'in-
tercessione di un consistente numero di sacre personalita. Cosi, gli angeli
che nelle arche pregano per le anime dei Carraresi, quelli che si affacciano
dai clipei sulla fronte degli arcosoli pensili (fig. 70), i compagni che reggono
ceri accanto a Maria nelle nicchie dei sepolcri (fig. 71), e quelli inginocchiati
in preghiera a sostenere idealmente i catafalchi, integravano idealmente la
schiera dipinta nell’arco trionfale, impegnata ad intonare inni e ad introdur-
re le anime dei defunti in Paradiso.

Andava dunque in scena, idealmente, un rituale funebre che univa due
dimensioni, terrena e celeste, e due momenti temporali: quello della morte
del corpo, in terra, e della nuova vita dell’anima in Paradiso.

7 La proposta si deve a T. Franco, in: T. FRaANcO, Guariento, cit., pp. 338-339.

18 Per delle ipotesi di identificazione dei santi raffigurati, rimando a: Z. MURAT, Le arche, cit.

65



66

Zuleika Murat

Cosi concepita, la composizione aveva senz’altro una valenza politica,
oltre che devozionale. E noto, infatti, che nella stessa Chiesa di sant’Ago-
stino furono sepolti numerosi membri della famiglia, in tombe ora perdute
ma ricordate dalle fonti*®. Accanto ai ritratti dipinti di Jacopo e Ubertino,
inoltre, giganteggiavano due stemmi dinastici, che prontamente furono so-
stituiti dalle insegne veneziane allorché Padova cadde sotto il dominio della
Serenissima®. Era dunque I'intera casata che, idealmente, veniva posta sotto
la protezione di Cristo e Maria, dei santi e degli angeli che vegliavano sui
membri della famiglia li sepolti.

Non si dovra dimenticare, del resto che proprio negli stessi anni Fran-
cesco il Vecchio faceva ornare, ancora una volta da Guariento, la cappella
privata di palazzo. Alle figure dei santi dell’Antico Testamento le cui vicende
si snodano sulle pareti corrispondevano gli angeli delle nove gerarchie in
una serie di dipinti su tavola allestiti sul soffitto, ora in massima parte con-
servati presso il Museo Eremitani di Padova?®'. Non mi dilungo ora, avendolo
fatto in altra sede, sulle vicende che portarono alla parziale distruzione della
cappella, né sulla possibile disposizione originaria delle schiere angeliche®.
Nell’economia delle riflessioni che vengono qui svolte interessa invece no-
tare come ancora una volta i Carraresi affidassero ad una nutrita comunita
angelica le proprie speranze, e idealmente le sorti della famiglia, protetta da
un personale esercito celeste. Arcangeli e Principati armati fino ai denti, e
pronti a marciare in battaglia (figg. 72-73); Dominazioni e Potestd che scon-
figgono diavoletti, trafiggendoli a morte per salvare le anime loro affidate, o
li tengono ad una catena schiacciandoli a terra, avendoli ormai resi innocui
e mansueti (figg. 42, 44); Virtu che intervengono sugli elementi naturali in
soccorso di poveri malcapitati; Angeli che scortano in cielo animule dei de-
funti (fig. 74); Serafini, Cherubini e Troni che vegliano, piu prossimi a Dio,
facendosene ideali messaggeri e rappresentanti (figg. 37, 75-76)%; ma anche
i numerosi altri angeli che, certo non a caso, sono presenza costante negli
episodi veterotestamentari dipinti a parete (fig. 77); tutte queste figure dove-

¥ Z. MuraAt, Tombe carraresi a Padova, cit., con bibliografia anteriore.

% Lo attesta Valerio Muscheta quando ricorda che «In fronte ipsius sacelli, ubi nunc est
Divi Marci imago a dextra et ducis Venetorum insignia a sinistra, erant alias Carrarensium
insignia» (MUSCHETA, Libellus, c. 56); menzionate da Rossetti (Descrizione delle pitture, cit., pp.
8-9), e Gennari (Memorie, cit., p. 12).

21 Per le collocazioni delle tavole, cfr. Z. MURAT, Guariento, cit., pp. 140-147, catt. 9.2.1-9.2.39.
# 7. MUuURrAT, Guariento, cit., pp. 38-39, 69-71, 140-147, catt. 9.2.1-9.2.39.

% Per alcune riflessioni sulle caratteristiche delle schiere angeliche dipinte da Guariento, e
per delle ipotesi sul riconoscimento delle singole gerarchie, rimando a: Z. MURAT, Guariento,
cit., pp. 38-39, 69-71, 140-147, catt. 9.2.1-9.2.39.



Angeli a corte: Paradisi nella Padova carrarese

vano manifestare la benevolenza divina accordata alla dinastia regnante di
Padova, nonché la costante protezione celeste garantita ai signori.

I Paradisi carraresi non sono del tutto isolati nella Padova del Trecento.
Andranno infatti ricordate altre raffigurazione di angeli, in schiere ordinate,
isolate e autonome, o in pit ampie composizioni. Penso, in particolare, agli
angeli della cappella Dotto nella Chiesa degli Eremitani di Padova, distrutti
nei bombardamenti della Seconda Guerra mondiale: 1i, sulle pareti, un ciclo
dipinto alla fine del XIII secolo o nei primissimi anni del successivo prevedeva
tre esponenti per ciascuna schiera in nove registri sovrapposti, convergenti
verso un Giudizio finale sulla parete di fondo®. Non a caso, le fonti trecente-
sche indicano questo spazio col nome di cappella angelorum, nonostante essa
fosse intitolata esclusivamente a san Michele Arcangelo. Circa nello stesso
torno di tempo, Giotto ritrasse nella parete di controfacciata della Cappel-
la Scrovegni le nove gerarchie angeliche accanto al Cristo Giudice, in una
densa folla di sacri personaggi pronti ad accogliere le anime dei risorti®.
Estendendo inoltre lo sguardo al di fuori di Padova, sebbene in territori assai
prossimi geograficamente, sara utile ricordare la raffigurazione musiva delle
nove gerarchie angeliche che compare sulla cupola del Battistero della Basi-
lica di San Marco, in un progetto commissionato dal doge Andrea Dandolo
entro il 1354, che 1i volle essere sepolto®. Le varianti iconografiche che qui

2 Sulla cappella e i dipinti murali che un tempo la ornavano, si vedano: G. FOGOLARI, Le
gerarchie angeliche negli affreschi scoperti agli eremitani di Padova, «Bollettino d’arte», XXVI,
1932, 2, pp. 81-89; E. Cozz1, Gli affreschi della “Cappella Angelorum” agli Eremitani di Padova,
«Arte Veneta», XXXV, 1981, pp. 27-40. In anni piu recenti, Miklos Boskovits e successivamente
Chiara Guerzi proposero di assegnare al maestro attivo in cappella Dotto una serie di tavolette
conservate in varie collezioni pubbliche e private; M. BoskvorTis, The Thyssen-Bornemisza
Collection. Early Italian painting 1290-1470, Sotheby Publ.,, Londra 1990, pp. 130-137, 219; C.
GUERZ1, Per la pittura veneziana alla fine del Duecento: un’inedita “Depositio Christi”, «Arte
Veneta», LXIV, 2007, pp. 138-152. Si vedano inoltre: C. SANTINI, Un’antologia pittorica del
primo Trecento nella chiesa di S. Francesco a Udine, «Arte Cristiana», LXXXII, 1994, 762, pp.
185-198: 185-187 e note 7-8; G. VALAGUSSA, s.v. Maestro della Cappella Dotto, in Pittura a
Milano dall’Alto Medioevo al Tardogotico, a cura di M. Gregori, Cariplo, Milano 1997, pp. 199-
200.

% Per il Giudizio giottesco rimando al saggio di Giovanna Valenzano in questo stesso volume,
e alla bibliografia pregressa li menzionata.

% La bibliografia sul Battistero e i suoi mosaici, in relazione al committente e alla funzione
funeraria e celebrativa assegnata all’ambiente, € assai vasta e non puo essere qui interamente
menzionata; mi limito dunque, per esigenze di spazio, a rimandare ai contributi piu recenti e
alla letteratura precedente che é li citata: D. PINcus, Venice and its Doge in the Grand Design:
Andrea Dandolo and the fourteenth-century Mosaics of the Baptistery, in San Marco, Byzantium,
and the Myths of Venice, a cura di H. Maguire, R. S. Nelson, Dumbarton Oaks Research Library
and Collection, Washington 2010, pp. 245-271; E. pE FRANCESCHI, I mosaici del Battistero
marciano a Venezia, 3 voll.,, Tesi di dottorato, Universita degli studi di Udine, 2014; IDEM,
mosaici del battistero, fra il rinnovamento bizantino-paleologo e la produzione pittorica veneta
dei primi decenni del Trecento, in San Marco, la basilica di Venezia. Arte, Storia, Conservazione,

67



68

Zuleika Murat

si osservano paiono essere state modello privilegiato per gli angeli dipinti da
Guariento nella cappella palatina, poiché assai strette sono li le assonanze
con i precedenti marciani”’. Analoga e anche I'intenzione di associare stret-
tamente i messaggeri celesti ad uno specifico individuo e al destino della sua
anima dopo la morte; individuo che diventa, per esteso, rappresentazione del
proprio clan dinastico e dell’istituzione incarnata in vita.

Il progetto carrarese, tuttavia, si distingue da questi precedenti per la sua
complessita e ricchezza. Le raffigurazioni di angeli si inseriscono infatti in un
contesto assai piu elaborato, dove abbondano le imprese commissionate dai
signori a scopo propagandistico e autocelebrativo. Le sale del Palazzo, cosi
come gli interni di chiese e quelli del Battistero, ospitavano gallerie di ritratti
e cicli narrativi di personaggi illustri, sacri e profani, tratti da racconti biblici,
agiografici o dalla storia antica, e sempre interpretati in chiave di celebrazio-
ne dinastica. In questo contesto, gli angeli contribuiscono alla glorificazione
della famiglia regnante, riproponendo, per parafrasare le parole di Baschet
citate in apertura, modelli politici terreni e, al contempo, legittimando gerar-
chie e ranghi mondani.

a cura di E. Vio, 3 voll., Marsilio, Venezia 2019, I, pp. 308-317; S. GEREVINTI, Art as Politics in the
Baptistery and Chapel of Sant Isidoro at San Marco, Venice, «\Dumbarton Oaks papers», LXXIV,
2020, pp. 243-268.

¥ Z.MURrAT, Guariento, cit., pp. 38-39, 69-71, 140-147, catt. 9.2.1-9.2.39.



CONTRIBUTI BIBLICO-LITURGICI






Nadia Munari
BET Polo Biblico

Storia della Salvezza e visioni dell’Aldila nella
Cappella degli Scrovegni e nel Battistero di Padova

Nella Cappella degli Scrovegni, Giotto rappresenta I’Aldila con la scena del Giudizio
Universale, nella quale mette in evidenza la minacciosa immagine dell’Inferno. Il ci-
clo di affreschi realizzato nel Battistero di Padova da Giusto de’ Menabuoi € invece
dominato dalla rassicurante visione del Paradiso dipinto nella cupola. Indicando le
principali fonti bibliche utilizzate dai due autori ricostruiamo i rispettivi programmi
iconografici.

Parole chiave: Aldila, Giudizio Universale, Inferno, Paradiso

Immaginare I’Aldila

Destinate a imprimersi nella memoria dei fedeli, le rappresentazioni
dell’Aldila dipinte nella Cappella degli Scrovegni e nel Battistero di Padova
mirano a suscitare sentimenti opposti.

Nella controfacciata della cappella padovana Giotto realizza un Giudizio
Universale' nel quale la processione dei beati ascende verso Cristo, mentre

! Sull'iconografia del Giudizio Universale cfr. Y. CHRISTE, Il Giudizio Universale nell’arte del
Medioevo, Jaca Book, Milano 2000; M. ANGHEBEN, Alfa e Omega. Il Giudizio Universale tra
Oriente e Occidente, a cura di V. Pace, Itacalibri, Castel Bolognese 2006.



72

Nadia Munari

dall’alto discende «la Gerusalemme nuova» (Ap 21,2) della quale scorgiamo
solo due frammenti nel bordo superiore della scena. Il Paradiso rimane quasi
del tutto nascosto, mentre I'Inferno viene esibito in primo piano, con le sue
pene impressionanti.

La storia della Salvezza narrata da Giusto de’ Menabuoi nel Battistero di
Padova mostra invece, in un riquadro dell’abside, la Gerusalemme celeste che
apparira alla fine dei tempi e nella cupola una visione del Paradiso che non
rimanda ad un futuro escatologico, ma rivela una realta gia attuale.

Giotto fa solo intravedere il Regno dei cieli, mentre Giusto evita di mo-
strare I'immaginario infernale. L’accento € posto in un caso sulla paura del-
la dannazione, nell’altro sulla speranza di essere ammessi all’assemblea dei
beati.

Quali percorsi all’interno del testo biblico vengono privilegiati nei due
programmi iconografici? E quale ruolo viene attribuito alla responsabilita
del singolo o alla mediazione della comunita ecclesiale? Tenendo presenti
questi interrogativi seguiamo le tappe fondamentali della storia biblica nar-
rata nelle immagini di Giotto e di Giusto.

I sensi della Scrittura nella esegesi di Giotto

La Cappella degli Scrovegni, consacrata nel 1305, ¢ un edificio a pianta
longitudinale coperto da una volta a botte, annesso in origine al palazzo
dominicale, demolito nell’Ottocento. Dalla residenza i membri della famiglia
raggiungevano la chiesa attraverso I’apertura ricavata nell’angolo a nord-
est. L’ingresso pubblico si trova invece in facciata. I due accessi rivelano la
duplice valenza dell’edificio. Concepito come oratorio privato e destinato ad
accogliere il sepolcro del committente, I’edificio ospitava anche celebrazioni
aperte alla cittadinanza.

A partire dai due ingressi si dischiudono differenti percorsi di lettura
degli affreschi. Il proprietario entrando si trovava di fronte all’allegoria della
Prudenza, dipinta nello zoccolo della parete sud, primo elemento di una serie
di figure che rappresentano sette Virtu e, opposti, i sette Vizi.

Chi proviene dalla facciata e percorre la navata, incontra invece, ai lati
dell’arco trionfale, la prima scena biblica, che rappresenta 1’ Annunciazione.

Il racconto evangelico prosegue poi con la Visitazione, collocata sotto la
figura della Vergine Annunciata, e riprende nella parete attigua. I lati lunghi
ospitano grandi riquadri narrativi disposti su tre registri. Il piu alto presenta
Storie della Vergine derivate da scritti apocrifi. I due registri centrali conten-



Storia della Salvezza e visioni dell’Aldila nella Cappella degli Scrovegni e nel Battistero diPadova

gono gli episodi dei Vangeli, seguendo un percorso che parte nel lato sud in
angolo con il presbiterio, procede verso il Giudizio e ritorna all’arco trionfale.

Le Virtu e i Vizi sono invece disposti, in entrambi i lati lunghi, in direzio-
ne della controfacciata.

Come si raccordano i diversi itinerari delle scene narrative e delle imma-
gini allegoriche? L’insegnamento etico e la narrazione evangelica dei registri
superiori non sono dimensioni separate, semplicemente giustapposte, ma si
integrano reciprocamente. La coppia di episodi ai lati dell’arco trionfale -
composta dalla Visitazione e, sulla sinistra di chi guarda, dal Patto di Giuda
— presenta due scene che si inseriscono nella narrazione del primo registro
cristologico. Al tempo stesso le figure di Maria e di Giuda sono i modelli bi-
blici dei comportamenti illustrati in modo concettuale con le personificazio-
ni delle Virtu e dei Vizi che, a loro volta, conducono, nella scena del Giudizio,
tra gli eletti o tra i dannati?. Nella controfacciata infine compaiono, ancora in
antitesi, le figure di Maria — che riceve dallo Scrovegni il dono della Cappella
(fig. 78) — e di Giuda, impiccato nell’Inferno (fig. 3).

All’intreccio tra dimensione etica e narrativa € possibile aggiungere un
ulteriore itinerario di lettura.

Le scene con le storie di Cristo — come € noto — possono essere consi-
derate secondo l'ordine orizzontale oppure a coppie in senso verticale®. In
questo caso emergono parallelismi tra le immagini, a livello formale o di
contenuto. Il nesso ¢é di tipo “figurale”, in grado cioé di far emergere nell’e-
pisodio del registro piu alto la prefigurazione di un senso ulteriore, rivelato
dal riquadro sottostante. Nel Battesimo di Cristo al Giordano, ad esempio,
é prefigurata la sua morte, che si compie con la Crocifissione, dipinta nel
registro inferiore. In modo analogo, nella Risurrezione di Lazzaro appare la
prefigurazione della scena sottostante con il sepolcro vuoto e con 'incontro
tra il Risorto e la Maddalena.

Le immagini della Cappella degli Scrovegni consentono dunque diver-
se letture in accordo con i criteri dell’esegesi medievale, che attribuiva alla
Scrittura quattro dimensioni di senso®. Oltre al senso letterale vengono ri-
conosciute, nella pagina sacra, tre forme di senso spirituale: il senso morale,

¢ 1l senso della coppia di scene ai lati dell’arco del presbiterio ¢ approfondito da A. DERBES,
M. SANDONA, The Usurer’s Heart. Giotto, Enrico Scrovegni, and the Arena Chapel in Padua, The
Pennsylvania State University Press, Pennsylvania 2018.

* M. ALPATOFF, The parallelism of Giotto’s Paduan frescoes, in «The Art Bulletin», 1947, III,
pp. 149-154.

* Sulla lettura quadriforme del testo biblico resta fondamentale I'opera di H. pE LUBAC,
Esegesi medievale. I quattro sensi della Scrittura, 4 voll., Jaca Book, Milano 1986-2006, alla
quale va aggiunto il volume di G. DAHAN, Lire la Bible au Moyen Age: essais d’herméneutique
médiévale, Droz, Genéve 2009.

73



74

Nadia Munari

il senso allegorico (che all’epoca di Giotto corrispondeva al senso figurale®)
e il senso anagogico relativo alle realta escatologiche.

Per individuare il quarto senso del testo biblico non resta che volgere lo
sguardo alle figure del Giudizio Universale®.

L’Aldila nella Cappella degli Scrovegni

Nell’affresco del Giudizio Universale di Giotto, senso letterale e senso spi-
rituale tendono a coincidere. Cio che viene mostrato della realta escatologica
trova infatti il suo fondamento nella “lettera” della Scrittura in una catena di
citazioni che percorre I'intero canone biblico. Nella sua rappresentazione il
pittore si riallaccia alla tradizione iconografica’, ma alcuni dettagli indicano
una riflessione originale sui passi biblici evocati (fig. 8).

Partendo dall’alto ai lati della trifora, attraverso la quale é visibile il cielo
reale, due angeli stanno avvolgendo «come un rotolo» (Ap 6,14; cfr. Is 34,4)
la superficie celeste dipinta, sulla quale sono rappresentati contemporanea-
mente il sole e la luna non piu luminosi. «Il sole si oscurera — leggiamo in-
fatti nel Vangelo di Matteo —, la luna non dara piu la sua luce» (Mt 24,29; cfr.
Is 13,10b). Dietro il firmamento gia si intuisce «un cielo nuovo» e «la Geru-
salemme nuova» del libro dell’ Apocalisse (21,1-2). Insieme a questi fenomeni
appare «in cielo il segno del Figlio dell'uomo» (Mt 24,30), identificato con la
grande croce sorretta da due angeli.

Nella zona centrale dell’affresco «il Figlio dell’'uomo [...] seduto sul tro-
no della sua gloria» (19,28) irrompe sulla scena accompagnato da «tutti gli
angeli» (25,31). Attorno alla mandorla del Messia si trovano quelli «con una
grande tromba» (24,31; cfr. 1 Cor 15,52) inviati verso i quattro punti cardinali
a radunare gli eletti (cfr Mc 13,27). Ai lati di Cristo i discepoli siedono «su
dodici troni» (Mt 19,28). Con i gesti delle mani il Giudice separa i beati dai

> La precisazione riguardo la corrispondenza tra senso allegorico e senso figurale o tipologico
proviene da E. AUERBACH, Figura, in Studi su Dante, Feltrinelli, Milano 2012 (ed. or. 1944),
pp- 176-240. In una nota a p. 225 l'autore precisa, infatti, che «Dante e i suoi contemporanei
definivano allegoria il senso figurale, senso morale o tropologico quello che chiamiamo
allegoria».

¢ L’analogia tra i sensi molteplici attribuiti alla Bibbia e le diverse letture delle immagini di
Giotto ¢ suggerita da A. DERBES, M. SANDONA, Reading the Arena Chapel, in The Cambridge
Companion to Giotto, a cura di A. Derbes, M. Sandona, Cambridge University press, Cambridge
2004, pp. 197-220: 198.

7 A. ToME1, Un “nuovo” Giudizio Universale. Giotto nella Cappella Scrovegni a Padova, in The
Smiling Walls. Dante and the Visual Arts/ e le arti figurative, a cura di R. Arqués, S. Maddalo, L.
Pasquini, Brepols, Turnhout 2023, pp. 31-43.



Storia della Salvezza e visioni dell’Aldila nella Cappella degli Scrovegni e nel Battistero diPadova

«maledetti», allontanati verso il «fuoco eterno, preparato per il diavolo e i
suoi angeli» (25,41D).

Alla base dell’affresco i morti escono dai sepolcri, «quanti fecero il bene
per una risurrezione di vita e quanti fecero il male per una risurrezione di
condanna» (Gv 5,29; cfr. Dn 12,2). A destra del Giudice gli eletti avanzano in
volo, i santi per primi, seguiti da uomini e donne «ancora in vita [...] rapiti
insieme con loro sulle nubi» (1 Tess 4,17).

Dal trono del Figlio dell’'uomo scende un «fiume di fuoco» (Dn 7,10) sud-
diviso poi in quattro rivoli, secondo il modello del corso d’acqua che attra-
versa ’Eden (Gen 2,10). Nelle tre zone dell'Inferno delimitate dalle fiamme
precipitano i responsabili delle colpe commesse contro 'amore del Padre,
che nella Scrittura sono identificate con «la concupiscenza della carne, la
concupiscenza degli occhi e la superbia della vita» (1 Gv 2,16)%. Le tre colpe
fondamentali secondo il testo giovanneo vengono rappresentate da Giotto
con i riferimenti alle trasgressioni sessuali, con I’allusione all’avidita — testi-
moniata dalle borse di denaro presenti nella scena - e, nello spazio centrale,
sopra la figura di Satana, con i segni della violenza di coloro che, come il
principe dell’Inferno, sono dominati dall’orgoglio.

Nemmeno il fuoco scende poi nell’abisso infernale delimitato, nella som-
mita del pendio, da rocce incandescenti. Nel cuore della cavita infernale re-
gnano infine esclusivamente le «tenebre» (Mt 8,12).

Alla separazione tra figure sulla destra e sulla sinistra di Cristo, che do-
mina l'intera composizione del ciclo di affreschi della Cappella, si aggiunge,
nella scena del Giudizio, la contrapposizione tra ’ascesa verso I’alto dei beati
e lo sprofondare dei dannati verso il basso.

In entrambe le direzioni, il Paradiso e I’Inferno proseguono oltre i limiti
dell’affresco. In alto la Gerusalemme celeste resta avvolta nel mistero; nel
bordo inferiore i corpi dei dannati si ammassano, inghiottiti dalle bocche di
cavita il cui interno rimane inaccessibile allo sguardo: nel tradurre in imma-
gine il testo biblico, Giotto dipinge un Aldila dai confini insondabili e, nella
porzione infernale, caotico e mostruoso.

La Chiesa celeste nel Battistero

Una composizione ordinata e perfettamente inscritta nella compiutezza
della forma circolare si presenta invece nella cupola del Battistero padovano.

8 Cfr. A. DERBES, M. SANDONA, Triplex periculum. The moral topography of Giotto’s hell in the
Arena Chapel, Padua, «Journal of the Warburg and Courtauld Institutes», 8 (2015), pp. 41-70.

75



76

Nadia Munari

L’edificio, affrescato intorno al 1375° é formato da un ambiente qua-
drato coperto dalla volta con il Paradiso. Nel lato a est si aprono tre arcate
che danno accesso ad uno spazio trasversale di mediazione rispetto alla zona
dell’altare, coperta da una cupoletta. L’ingresso principale, in comunicazione
con il percorso che proviene dalla Cattedrale, si trova nella parete occiden-
tale, dove era collocato il sepolcro della committente di Giusto, Fina Buz-
zacarini (m. 1378), moglie di Francesco il Vecchio da Carrara (m. 1393). Del
monumento — distrutto dai veneziani dopo il 1405 — rimane la struttura di
coronamento e la lunetta con I'immagine di Fina in ginocchio ai piedi della
Vergine in trono con il Bambino (fig. 25).

Anche nel caso del Battistero, dimensione pubblica dello spazio e aspi-
razione alla salvezza personale da parte della committente si intrecciano
tra loro. L’edificio ospita, al centro dell’aula maggiore, il fonte battesimale,
presso il quale viene celebrato il sacramento che inserisce nella comunita
ecclesiale™.

Rispetto all’anticipazione del futuro escatologico nel Giudizio di Giotto,
P’Aldila di Giusto si colloca in un tempo contemporaneo allo sguardo dell’os-
servatore.

La teofania della cupola evoca lo «squarciarsi» dei cieli (Mc 1,10; cfr. Mt
3,16; Lc 3,21) durante il battesimo di Gesu al Giordano. Nell’episodio evan-
gelico la voce del Padre e la discesa dello Spirito in forma di colomba sono i
segni che rivelano la divinita del Figlio e il mistero trinitario. Nell'immagine
della volta del Battistero la presenza della “comunione dei santi” offre invece
la visione della Chiesa celeste unita, nella celebrazione della liturgia, alla
Chiesa terrena (fig. 26).

L’invenzione di Giusto da in questo modo espressione visiva all’afferma-
zione dogmatica contenuta nella bolla Benedictus Deus promulgata da papa
Benedetto XII nel 1336. Il documento poneva fine alla controversia relativa
alla possibilita, da parte degli eletti, di godere della “visio beatifica” prima
della risurrezione della carne'’. I beati sono infatti, nella cupola, uniti agli
angeli al cospetto della Maesta divina.

° Una datazione piu tarda ¢ suggerita da L. BourDUA, «Qui locus vocatur el Batisterio».

Space, Liturgy and Multiple Vantage Points: the Frescoes of the Baptistery of Padua by Giusto de’
Menabuoi, in Gli spazi del sacro nell’ltalia medievale, a cura di F. Massaccesi e G. Valenzano,
Bologna University Press, Bologna 2022, pp. 327-353.

10T riferimenti biblici, teologici e liturgici al battesimo negli affreschi dell’edificio sono
approfonditi da A. DERBES, Ritual Gender & Narrative in Late Medieval Italy, Brepols, Turnhout
2020.

" Sui riflessi della controversia nella pittura di Giotto cfr. V. BRILLIANT, Father of light: Giotto
and the Beatific vision in the Baroncelli Chapel, in Late Medieval Italian art and its contexts.
Essays in honour of Professor Joanna Cannon, Eds. D. Cooper, B. Williamson, The Boydell
Press, Woodbridge 2022, pp. 169-179: p. 177 per la bibliografia sul tema.



Storia della Salvezza e visioni dell’Aldila nella Cappella degli Scrovegni e nel Battistero diPadova

Intorno al busto del Pantocratore ruotano i cerchi concentrici dei cieli,
popolati dai volti delle creature angeliche e degli eletti, a partire da Adamo
fino agli ultimi santi canonizzati. Allineata con la figura del Figlio, la Vergine
su fondo oro é circondata da angeli musicanti. Proseguendo lungo I’asse che
dal centro della cupola si dirige verso la cappella dell’altare sono disposte le
immagini decisive della storia della Salvezza. Alla base della volta la scena
della Creazione & I'unica a occupare I'intera altezza del tamburo nella serie di
riquadri dedicati alle storie della Genesi. Al di sotto, 'imponente Crocifissio-
ne segna il momento della redenzione. Nella parete di fondo del presbiterio,
infine, la lunetta ospita la scena apocalittica della Parusia.

Genesi, Vangeli e Apocalisse con i loro diversi generi letterari rimandano
nelle immagini di Giusto a diverse dimensioni del tempo.

C’¢ il “tempo delle origini”, narrato in forma mitologica nel primo libro
dell’ Antico Testamento e rappresentato nel tamburo della cupola. I racconti
evangelici, dipinti nelle pareti del vano maggiore, si riferiscono al tempo del-
la rivelazione cristologica. Dalla Pentecoste, affrescata nella cupoletta, ha ini-
zio il “tempo della Chiesa”, illustrato nell’abside con il linguaggio simbolico
dell’ultimo libro del Nuovo Testamento. L’intero itinerario € guidato da una
visione teologica della storia, messa in moto e rinnovata da interventi divini.

L’impegno personale, sul quale insiste la Cappella degli Scrovegni, non
é qui sufficiente per salvarsi. Centrale invece é il riferimento all’efficacia del
battesimo, prefigurato nelle scene dell’ Antico Testamento — come nel Diluvio
-, anticipato nella pratica di Giovanni Battista e richiamato in diverse im-
magini dell’Apocalisse. La Chiesa, dunque, nel tempo tra la Pentecoste e la
Parusia, € la mediatrice dell’opera divina di Salvezza.

Nell’Aldila di Giusto trova luogo una citazione esplicita della Scrittura
che si pone come chiave di lettura dell’intero ciclo. Al centro della cupola, il
Pantocratore espone un volume nel quale ¢ leggibile la formula “Ego sum A
et Q” («Io sono I’Alfa e ’'Omeéga»), che ricorre ben tre volte nell'Apocalisse
(1,8; 21,6; 22,13).

La prima e 'ultima lettera dell’alfabeto della lingua greca, nella quale é
scritto il Nuovo Testamento, indicano che in Cristo é ricapitolata I'intera sto-
ria della Salvezza. Intorno al Pantocratore gli angeli e i santi celebrano una
liturgia celeste, modello per i fedeli raccolti sotto la cupola.

Tra terra e cielo si instaura un rapporto di reciproca corrispondenza e
integrazione. Ai santi i fedeli rivolgono le loro preghiere per ottenere “racco-
mandazioni” per I’Aldila*.

2 M. Bacci, Investimenti per IAldila. Arte e raccomandazione dell’anima nel Medioevo,

Laterza, Roma-Bari 2003.

77



78

Nadia Munari

Enrico Scrovegni si era fatto ritrarre nel Giudizio mentre offriva alla Ver-
gine il modellino della sua Cappella, Fina invece si affida alla mediazione di
Giovanni Battista e di Giovanni Evangelista, autore dell’ Apocalisse (figg. 25
e 78).

L’opera di Giusto privilegia cosi la dimensione ecclesiale rispetto alla
prospettiva individuale che domina nella Cappella degli Scrovegni.

L’ultima scena dell’ Apocalisse di Giusto rappresenta infine la visione del-
la Gerusalemme celeste (fig. 79). Con la sua forma quadrata e la parete di
fondo aperta da tre arcate richiama la struttura del Battistero che la ospita,
in un gioco di reciproci rispecchiamenti nel quale I’azione liturgica ¢ intesa
come anticipazione, nel tempo della storia, della vita che attende gli eletti in
Paradiso.



Francesca Leto
Facolta Teologica dell’Italia Centrale,
Istituto di Scienze Religiose di Vicenza

La liturgia iconica degli spazi della Cappella degli
Scrovegni e del Battistero di Padova

L’apparato iconografico di una chiesa fino a una parte dell’epoca medievale € in
stretta connessione con la liturgia che vi si celebra. Lungi dall’avere un fine dida-
scalico, come spesso si € detto, I'immagine ha invece uno scopo partecipativo, cioe
prende parte all’azione liturgica contribuendo alla sua efficacia performativa. Gli
affreschi dei due luoghi, la Cappella degli Scrovegni e il Battistero della Cattedrale,
appartengono a due spazi con funzioni differenti in cui si celebrano liturgie spe-
cifiche con determinati partecipanti. Le immagini hanno qui la forza di mostrare
I'invisibile, di “aprire una finestra” sul mistero celebrato provocando quello stupore
e quel coinvolgimento che determinano una trasformazione in coloro che vi entra-
no. Si intersecano cosi due sequenze spaziali, una che rinvia al racconto della storia
della Salvezza pronunciata nella liturgia e narrata attraverso I'apparato iconografico,
e una che corrisponde allo spazio dell’azione liturgica. Le immagini non si limitano
a descrivere una storia, ma divengono a pieno titolo, citando il monaco Cassinge-
na-Trévedy, co-liturghe.

Parole chiave: liturgia, affreschi, Cappella degli Scrovegni, Battistero di Padova

Gli affreschi della Cappella degli Scrovegni e del Battistero della Catte-
drale, immagini in contesto rituale, posseggono il “potere” di generare un’e-



80

Francesca Leto

sperienza religiosa connessa all’evento della Salvezza proclamato; non si li-
mitano a descrivere una storia, ma divengono a pieno titolo «co-liturghe»'.

Immagini e spazio liturgico

Lo spazio sacro possiamo immaginarlo strutturato secondo un sovrap-
porsi di “racconti”; vi € un racconto dello spazio in sé, che avviene tramite la
successione delle parti di cui esso € composto e che s’intreccia con I'azione
liturgica; vi € un racconto biblico sia nei testi delle letture, che in quelli euco-
logici ulteriormente narrato nell’apparato iconografico?.

I significati che si celano e si svelano nei testi e nella pittura nel Medioevo
sono descritti da Alano di Lilla (1125 ca. - 1202 ca.) in una nota poesia: “Ogni
creatura del mondo / come un libro e un dipinto / € per noi uno specchio™.
Un dipinto possiede un significato simbolico o allegorico e le cose stanno
in relazione alle altre in base a un significato secondo oltre il primo, pit
elementare. Quindi banalizzeremmo I'impianto iconografico se limitassimo
la sua lettura alla sola narrazione della storia della Salvezza, esso piuttosto
va letto secondo un’ermeneutica tipologica e liturgica in relazione alle azio-
ni, al canto, ai drammi liturgici e allo spazio che permettono di apprezzare
le immagini secondo un senso letterale, allegorico, morale ed escatologico.
Per Alano di Lilla le immagini della pittura giocano un ruolo fondamentale.
L’immagine ¢ legata al concetto di “totalita”: infatti, se la teologia é ’esposi-
zione logico-discorsiva della verita, e pud quindi rappresentarla solo in modo
diacronico, 'immagine ¢ tota simul, e con un solo colpo d’occhio puo rappre-
sentare la verita in modo assolutamente sincronico*. Colui che entra in questi
luoghi con uno sguardo si trova quindi avvolto nel mistero, cosa che nessuna
spiegazione sarebbe in grado di fare con la medesima simultaneita.

! F. CASSINGENA-TREVEDY, La bellezza della liturgia, Edizioni Qigajon, Comunita di Bose,

Magnano 2003 (Sympathetika), p. 88.

? Cfr. A. LeEvy, Les Machines a faire-croire. I. Formes et fonctionnements de la spatialité
religieuse, Anthropos, Paris 2003 (La bibliothéque des formes), p. 144.

* Poesia latina medievale, a cura di G. Gardenal, Mondadori, Milano 1993, p. 274.

AraNo DI LiLra, Viaggio della saggezza. Anticlaudianus. Discorso sulla sfera intellegibile, a
cura di C. Chiurco, Bompiani, Milano 2004, pp. 402-403.

4



La liturgia iconica degli spazi della Cappella degli Scrovegni e del Battistero di Padova

La Cappella degli Scrovegni

A partire dagli assunti di Pisani e la sua supposta attribuzione dell’im-
pianto teologico ad Alberto da Padova (1269-1328), ¢ possibile individuare
un ulteriore intreccio con la liturgia celebrata nella Cappella, sia con le azio-
ni, sia con i testi, sia con il genere di alcuni testi.

L’affresco sull’arco trionfale rappresenta Dio che ordina all’arcangelo
Gabriele di farsi da tramite per realizzare la redenzione, iniziata con la li-
berazione d’Israele dalla schiavitu dell’Egitto’, mediante I'incarnazione del
Figlio® e che sara portata a compimento solo nella Parusia’. Nel registro sot-
tostante all’arco trionfale si trova I’Annunciazione e infatti la Cappella fu
intitolata a Maria il 25 marzo 1303, festa dell’Annunciazione. Nel XIV sec.
al termine della liturgia di quella festa, avremmo udito, nell’orazione dopo
la comunione come chiave ermeneutica dell’intero ciclo pittorico che, cono-
sciuta 'incarnazione del Figlio per I'annuncio dell’Angelo, siamo condotti
alla gloria della risurrezione attraverso la sua passione e croce®. I fedeli a
quel punto si voltavano per uscire e si trovavano quasi avvolti dal Giudizio
Universale dove potevano immaginare di essere condotti verso la gloria della
Resurrezione.

Nel registro centrale a sud, la Nascita di Gestt mostra I'inizio del compi-
mento della Redenzione, come nell’orazione della messa della vigilia del Na-
tale: «Deus qui nos redemptionis nostrae annua expectatione laetificas, praesta
ut Unigenitum tuum quem redemptorem laeti suscipimus, venientem quoque
iudicem securi videamus»’. Questa orazione “prende forma” percorrendo la
Cappella in uscita rasenti il lato sud come metafora del cammino della vita
terrena; con il passo scandito dalle Virtu, si pud guardare la controfacciata,
senza timore, in attesa dell’'Unigenito che verra come giudice. Nella messa
della notte di Natale, udita 'orazione dopo la comunione, «Da nobis quae-
sumus Domine Deus noster, ut qui nativitatem Domini nostri lesu Christi nos
frequentare gaudemus, dignis conversationibus ad eius mereamur pertinere
consortium», si poteva pregustare di appartenere alla comunione del Reden-

Dt 7,6 e ss.

Lc 1,68; 2,38.

Lc 21,28.

«Gratiam tuam Domine mentibus nostris infunde, ut qui angelo nuntiante Christi Filii tui
incarnationem cognovimus, per passionem eius et crucem ad resurrectionis gloriam perducamur»,
in Missale Franciscanum Regulae, Codicis VI.G.38. Bibliothecae Nationalis Neapolinensis, a cura
di M. Przeczewski, Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 2003, MFR 2081.

°  In vigilia Nativitatis Domini, MFR 250.

® 9 o wu

81



82

Francesca Leto

tore in Paradiso, consci di aver condotto una vita degna come indicato dalle
virtu'.

Nella festa In purificatione sanctae Mariae, la colletta mette in relazione
la Presentazione al tempio con il fatto che un giorno i fedeli potranno esse-
re presentati a Dio con cuore puro'; affresco unito ai testi dell’eucologia
pregata riconducono al Giudizio finale: «in templo sancto gloriae tuae repra-
esentari mereamur»'?.

I Giudizio non ha come scopo quello di terrorizzare i fedeli; gli ultimi
tempi raffigurati esprimono in un codice diverso, ma forse piu efficace, la
dimensione prolettica della liturgia che rappresenta una delle dimensioni
caratteristiche della liturgia stessa.

Di fronte alla Presentazione al tempio si trova la Resurrezione, per questo
la profetessa Anna reca un cartiglio con liscrizione «Quoniam in isto erit
redemptio saeculi». Gesu indossa fin d’ora una tunica rossa ricamata d’oro
che avra anche nel Giudizio®.

Nella festa In natale sanctorum Innocentium sono uniti i due eventi, la
Fuga in Egitto e la Strage degli Innocenti cosi come Giotto accosta i due ri-
quadri. L’epistola prevista nella messa era tratta dall’ Apocalisse «ex omnibus
primitiae Deo et agno [...] sine macula enim sunt ante thronum Dei»". Gli
innocenti uccisi da Erode appaiono quindi come davanti al trono di Dio sa-
crificati, in quanto primizie ed € per questo che precedono i martiri in Para-
diso e si trovano nel riquadro in adiacenza al Giudizio. Stanno al termine del
percorso delle Virti, che sole possono contrapporsi ai Vizi®, poiché i piccoli
martiri hanno confessato la loro fede con la morte. Nella colletta si chiedeva
a Dio che tutti i mali dei vizi fossero mortificati, affinché la fede, che si pro-
fessa con le parole, si manifestasse anche nei comportamenti e nella vita'.

Il riquadro di Gestu tra i dottori é posto adiacente al Giudizio e la liturgia
ci fornisce la chiave di lettura. L’introito della messa, Salmo 99,2 nella Domi-

10 In nocte Nativitatis Domini, MFR 271.

' «Omnipotens sempiterne Deus, maiestatem tuam suppliciter exoramus, ut sicut unigenitus
Filius tuus hodierna die cum nostrae carnis substantia in templo est praesentatus, ita nos facias
purificatis tibi mentibus praesentari», in In purificatione sanctae Mariae, MFR 2004.

2 In purificatione sanctae Mariae, MFR 1989.

B G.P1saNI, La concezione agostiniana del programma teologico della Cappella degli Scrovegni,
in Alberto da Padova e la cultura degli Agostiniani, a cura di F. Bottin, Padova University Press,
Padova 2014, p. 51.

" Ap 14,4, in Biblia Sacra. Vulgatae Editionis. Sixti V pontificis maximi iussu recognita et
Clementis VIII auctoritate edita, San Paolo, Milano 1995.

® G. P1saNt, La Cappella degli Scrovegni, cit., p. 218-219.

16 Cfr. MFR 332: «Deus cuius hodierna die praeconium innocentes martyres non loquendo sed
moriendo confessi sunt, omnia in nobis vitiorum mala mortifica, ut fidem tuam quam lingua
nostra loquitur, etiam moribus et vita fateatur».



La liturgia iconica degli spazi della Cappella degli Scrovegni e del Battistero di Padova

nica prima post Epiphaniam, é come una visione di coloro che riconoscono in
quel Bambino il Signore che un giorno regnera seduto in trono sulle potenze
celesti in adorazione.

Nell’arco trionfale sotto I’Annunciazione a sud, é dipinta la Visitazione.
Inizia qui una serie di eventi della storia della Salvezza in cui il Figlio incar-
nato, fin dal ventre materno, é riconosciuto, come Bambino, Re, Figlio, Mae-
stro, Signore. Verso nord é rappresentato il Tradimento di Giuda, capostipite
di coloro che non lo hanno riconosciuto a partire da La cacciata dei mercanti
dal tempio, con la serie dei riquadri che conducono fino alla morte il Cristo
perché «il mondo non lo ha riconosciuto. Venne fra i suoi, e i suoi non lo
hanno accolto»".

I vizi e le virtu che si contrappongono mostrano che «Chiunque infatti
fa il male, odia la luce, e non viene alla luce perché le sue opere non vengano
riprovate»®®. Dal lato dei vizi, nel registro piu basso della parete nord, par-
tendo dal Tradimento di Giuda, si giunge alle tenebre della Giudizio, il lato
oscuro. Coloro invece che riconoscono Gesu seguono la via delle virtu, «chi
fa la verita viene verso la luce, perché appaia chiaramente che le sue opere
sono state fatte in Dio»"; nel Vangelo di Giovanni, filo conduttore generale,
si legge che «il giudizio é questo: la luce € venuta nel mondo, ma gli uomini
hanno amato piu le tenebre che la luce, perché le loro opere erano malva-
gie»®. Questo ¢ il significato generale della struttura del ciclo pittorico: se-
guendo I’anno liturgico si narra il compimento della redenzione centrato sul
tema dell’incarnazione del Figlio che chiede di essere riconosciuto e creduto
in virtu della capacita data dalla discesa dello Spirito Santo sugli uomini e
sulle donne. Infatti, la scelta di stare sulla via della luce o su quella delle
tenebre discende dallo Spirito-Paraclito (Gv 14,26) ricevuto nella Pentecoste
dell’ultimo riquadro della parete nord.

1l Giudizio indica, proprio prima dell’uscita, che si puo vivere riconoscen-
do e credendo nel Figlio mandato dal Padre e quindi vivere nella luce, oppure
non riconoscere e non credere al Figlio e quindi vivere nelle tenebre.

La medesima croce della Crocifissione campeggia al centro del Giudizio,
infatti Gesu fu «innalzato da terra»?!, innalzato sulla croce e «innalzato
dunque alla destra di Dio»*. La croce del Giudizio, ai piedi del Cristo in tro-
no, non ¢ infilata nella terra, ma ¢ sorretta da un uomo che cammina verso

7 Gv 1,10c-11.

¥ Gv 3,20.

¥ Gv 3,21.

Gv 3,19ab. La pericope evangelica era letta il lunedi dopo la Pentecoste, MFR 1509.
2 Gv 12,32.

2 At 2,32.

83



84

Francesca Leto

la luce dei beati. Una possibile interpretazione € nel tema della sequela di
Gesu®. Sant’Agostino nel commento al Vangelo di Giovanni scrive:
Se volete essere autentici cristiani, aderite profondamente a Cristo in cio
che si ¢ fatto per noi, onde poter giungere a lui in cio che € e che é sempre
stato»?* e prosegue: «se gia scorgiamo la meta da raggiungere, tuttavia c’é
di mezzo il mare di questo secolo. [...] Ci ha procurato il legno con cui

attraversare il mare. Nessuno, infatti, puo attraversare il mare di questo
secolo, se non ¢é portato dalla croce di Cristo®.

Infatti le dimensioni della croce e il suo essere perfettamente ritta spie-
gano che sono i cristiani a farsi trasportare dalla croce. L’“omino” & in parte
nascosto dalla croce, solo in questo modo: «Nos autem gloriari oportet in cru-
ce Domini nostri lesu Christi»*, canto al Vangelo della liturgia. In exaltatione
sanctae crucis, a cui seguiva la lettura di Gv 12,31-36a?.

Il Battistero della Cattedrale

La cupola del Battistero ci conduce in uno spazio che é solo immaginabi-
le, perché nessuno lo ha mai visto: il Paradiso. La cupola € propriamente ’e-
lemento architettonico metafora per eccellenza del cielo, capace di divenire
essa stessa un cielo sulla terra. Il cielo immaginato da Giusto de’ Menabuoi
non € vuoto, ma abitato dalla corte celeste.

Egli concepisce il cielo raffigurando cio che i fedeli hanno impresso nella
mente attraverso le litanie dei santi. In queste viene probabilmente “disegna-
ta” per la prima volta la corte celeste secondo uno schema fisso che presenta
poi possibilita di variazioni interne. Il livello piu alto sull’asse verticale ¢
direttamente proporzionale al livello di beatitudine secondo il pensiero me-
dievale. La gerarchia é fissata nell’ordine, angeli, patriarchi, profeti, apostoli,
martiri, confessori, vergini, ma sulla scelta dei singoli c’é una certa liberta
che e quella che permette sempre di inserire i santi locali o quelli che hanno
attinenza specifica con cio che si sta celebrando.

L’esorcismo sulle elette, a partire dal sacramentario Gelasiano, cita la
medesima corte celeste:

3 Mt 10,30; 16,24; Mc 8,34; Lc 9,23; 14,27.

#  AvucusTiNUs HippoNENSIS, In Evangelium Ioannis tractatus, CXXIV, Tractatus 2, 3,
Commento al Vangelo di San Giovanni, Testo lat. dall’Edizione Maurina, intr. e indici a cura di
A. Vita, Trad. e note di E. Gandolfo, rev. di V. Tarulli, Citta Nuova Editrice, Roma 1968, p. 27.
% Ibid.

% In exaltatione sanctae crucis, MFR 2690, cfr. Gal 6,14.

% MEFR 2691.



La liturgia iconica degli spazi della Cappella degli Scrovegni e del Battistero di Padova

Deus caeli, deus terre, deus angelorum, deus archangelorum, deus prophetarum,
deus martyrum, deus omnium bene uiuentium, deus cui omnis lingua
confitetur caelestium terrestrium et infernorum: te inuoco, domine, ut has
famulas tuas perducere et custodire digneris ad gratiam baptismi tui. Ergo
maledicti ut supra®.

Durante la celebrazione della liturgia delle ore nella Cattedrale di Padova
nel Trecento, nei secondi vespri della solennita di tutti i santi, avremmo udi-
to una sequenza similare nell’inno:

esu, salvator saeculi, redemptis ope subveni, et, pia Dei genetrix, salutem posce
miseris. Coetus omnes angelici, patriarcharum cunei ac prophetarum merita
nobis precentur veniam», e poi nell’antifona al Magnificat «Te gloriosus
apostolorum chorus, te prophetarum laudabilis numerus, te martyrum
candidatus laudat exercitus, te omnes electi voce confitentur unanimes: beata
Trinitas, unus Deus.

Non va dimenticato che il restauro voluto da Fina Buzzacarini (1328-
1378) aveva come fine un mausoleo per lei stessa e per il marito Francesco
il Vecchio da Carrara (1325-1393). Nella Commendatio animae del Messale
francescano in uso al tempo si invitava ’anima a partire dalla terra nel nome
del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo e poi, seguendo 'ordine, di tutta la
corte celeste al completo®.

La disposizione in cieli concentrici ha poi dei precedenti letterari in Ala-
no di Lilla (1125 ca. - 1202 ca.) nell’Anticlaudiano in cui descrive schiere
angeliche, santi vestiti di bianco con I’aureola in mezzo ai quali «primeggia»
la Vergine™®.

Al centro del Paradiso escatologico si trova il Cristo Pantocratore. La cu-
pola poggia sul tamburo dipinto su due fasce sovrapposte con il racconto
della Genesi che parte con un riquadro a doppia altezza con la Creazione del
mondo al di sotto e in asse con la Beata Vergine Maria. E un Paradiso esca-

% Item exorcismi super electos item super faeminas. GeV 293, in Sacramentarium Gelasianum
Concordantia, a cura di M. Sodi - G. Baroffio - A. Toniolo, LAS, Roma 2014. Quasi del tutto
sovrapponibile a GeV 1705.

¥ Commendatio animae. MFR 100: «Proficiscere anima christiana de hoc mundo in nomine
Dei patris omnipotentis qui te creavit, in nomine lesu Christi filii Dei vivi qui pro te passus
est, in nomine Spiritus sancti qui in te effusus est, in nomine angelorum et archangelorum, in
nomine thronum et dominationum, in nomine principatuum et potestatum, in nomine cherubin
et seraphin, in nomine patriarcharum et prophetarum, in nomine sanctorum apostolorum ,
in nomine martyrum et confessorum, in nomine sanctorum monachorum et heremitarum, in
nomine virginum et omnium sanctorum et sanctarum Dei hodie sit in pace locus tuus et habitatio
tua sit in sancta Sionx.

% ArLaNo DI LiLLA, Viaggio della saggezza, cit, cap. 5 vv. 443-445; 453-470; 471; 480-486; 516-
519.

85



86

Francesca Leto

tologico in cui, per la presenza della Genesi, stanno uniti i tempi prima della
creazione e gli ultimi tempi®'.

Al di sotto, pit grande di tutti i riquadri e sopra laltare, si trova la Croci-
fissione, secondo il Vangelo di Giovanni*. Sullo stesso asse tutto € ricapitola-
to in Cristo, il passato e il presente, la terra e il cielo* esattamente cosi come
Giusto de’ Menabuoi lo ha raffigurato, con il libro aperto in mano in cui sta
scritto: «Ego sum alpha et omega, primus et novissimus, principium et finis»**.

La visione beatifica é pensata per i padovani; cosi Giusto pone in Paradi-
so i santi patroni e ambienta gli eventi della storia della Salvezza con scene
collocate nelle vie cittadine. La citta terrena e la citta di Dio sono rappresen-
tate insieme secondo quanto Agostino dice nella Citta di Dio: «E mantenuta
la concordia fra le due citta»®. Il tempo della Salvezza e della redenzione
continua nella storia fino alla seconda venuta di Cristo che si erge al centro
della cupola.

Leggendo il Liber ordinarius®® della Chiesa padovana, databile tra il 1234
e il 1304, possiamo scoprire quando il Battistero era utilizzato anche al di
fuori della celebrazione dei battesimi che, a quell’epoca, avvenivano ancora
principalmente il Sabato Santo e nella veglia di Pentecoste.

Il Battistero cosi diventa amplificatore e produttore di significati durante
le azioni liturgiche che vi si svolgono e che segnano una parte delle feste
principali dell’anno liturgico: azioni rituali, come processioni e drammi litur-
gici, i riti del battesimo, il canto, i testi delle antifone, dei responsori e degli
inni, i testi della Genesi che chiarificano le raffigurazioni, le luci, 'incenso, si
univano alle immagini che i testi evocavano.

La processione al fonte era prevista nella vigilia di san Giovanni Evange-
lista®’; nella vigilia della Purificazione di Maria®.

3 Ef1,3-4.

% Era letta il Venerdi Santo. Riconoscibile per la scena in cui un soldato spezza le gambe a
uno dei due ladroni ancora vivi (Gv 19,32).

¥ Ef1,8-10.

% Ap 22,13,

% AuGUSTINUS HIPPONENSIS, De civitate Dei, 17, (PL 19, 430).

% Il Liber ordinarius della Chiesa padovana, a cura di G. Cattin e A. Vildera; con contributi di
A.Lovato e A. Tilatti, Istituto per la storia ecclesiastica padovana, Padova 2002. D’ora innanzi:
PdE57.

37 PdE57, 67h.

% PdE57, 96f. Al termine della processione al battistero, si svolgeva il dramma liturgico della
Presentazione di Gesu al Tempio, in Pd C55-C56, 15v-17v, in Il Liber ordinarius della Chiesa
padovana, cit., p. CXVIII per quanto riguarda la processione; p. CXVII, per quanto riguarda
I'ufficio drammatico. (Pd C55, Liber processionalis, Padova, Biblioteca Capitolare, XIV-XV sec.;
Pd C56, Liber processionalis, Padova, Biblioteca Capitolare, XIV-XV sec, in G. VeccH1, Uffici
drammatici padovani, Olschki, Firenze 1954.)



La liturgia iconica degli spazi della Cappella degli Scrovegni e del Battistero di Padova

Ci si recava in processione al fonte nel Battistero anche nella Domeni-
ca detta Septuagesima;* nella Dominica in Sessagesima®; nella Dominica in
Quinquagesima®'; nella festa dell’Annunciazione*; nella prima domenica di
Quaresima® e i bambini da battezzare a Pasqua, provenienti dalla campagna,
facevano l'iscrizione®, signacula®, e aperituri*. Durante i riti di esorcismo, si
diceva la seguente orazione:

Oratio. In nomine Patris et Filii et Spiritus sancti exstinguatur in te omnis
virtus diaboli per inpositionem manuum nostrarum immo per invocationem
omnium sanctorum angelorum, archangelorum, prophetarum, apostolorum et
martyrum, confessorum, virginum atque omnium simul sanctorum. Amen®’.

in cui si invocavano proprio le schiere raffigurate sulla cupola del Batti-
stero.

Le processioni erano inoltre previste: nella seconda domenica di Quare-
sima®, nella terza domenica di Quaresima®, nella quarta domenica di Qua-
resima®. Nel sabato dei “rami di palma”, si facevano signacula, aperituri e il
settimo segno di croce®. Il vescovo si recava in processione con croce e ceri
al Battistero se non andava alla Basilica di Santa Giustina®.

Il Sabato santo si andava al fonte cantando Rex sanctorum, e il vescovo
benediceva il fonte sotto la volta col Re tra i santi. Battezzati i bambini, si
cantavano le litanie®® che prendevano vita sulla volta della cupola.

Nella Domenica di Pasqua dopo il dramma liturgico della Visitatio Sepul-
chri, si andava in processione al fonte®; prima della Missa maior”; ai vespri,

% PdE57, 991

4 PdE57, 100e.

# PdE57, 101e.

2 Pd C55-C56, 36v-39v, in Il Liber ordinarius della Chiesa padovana, cit., p. CXVII-CXVIIIL.
PdE57, 108, non prescrive la processione al fonte.
# PdE57, 112f.

# PdE57, 113a.

# PdE57, 113bcd.

% PdE57, 113e.

4 MFR 76.

# PdE57, 114g.

# PdE57, 115g.

% PdE57, 117a.

1 PdE57, 118k.

2 PdE57, 121b; Ibid., p. CXVIII-CXIX.

3 PdE57, 126b; Ibid., p. CXXIL

> PdE57, 127b; Ibid., p. CXXII-CXXIIL

% PdE57, 127g; Ibid., p. CXXIIL

87



88

Francesca Leto

dopo il Magnificat®®. La processione vespertina al fonte veniva ripetuta fino
al sabato dopo Pasqua® e il lunedi dopo Pasqua®.

Nell’Ascensione del Signore, la processione al fonte avveniva prima del-
la messa solenne®; nella vigilia della Pentecoste, dopo aver fato signacula,
aperituri e I'unzione sui battezzandi, s’intonavano le litanie scendendo verso
il fonte in processione “accompagnati” dall’affresco della cupola®; infine a
Pentecoste®'.

Conclusioni

Spazi liturgici come questi, completamente affrescati, offrono un’espe-
rienza che oggi chiameremmo “immersiva” se vissuta entro I’azione liturgica
per la quale sono stati ideati. Sappiamo che ascoltare un racconto permette
di capire e in parte di rivivere le emozioni dei protagonisti. Se questo raccon-
to e rappresentato, questa percezione diviene ancora piti marcata in virtu del
fatto che percepiamo col corpo, per merito dei neuroni specchio, le medesi-
me azioni viste nella raffigurazione o nel dramma liturgico®. Questi spazi
riescono a immetterci in un “altro” mondo che viviamo come profondamente
reale.

¢ PdE57, 127i; Ibid., p. CXXIIL

7 PdE57, 127r; Ibid., p. CXXIIL

% PAE57, 127w; Ibid., p. CXXIIL

** PdE57, 140e; Ibid., p. CXXIV.

€ PAE57, 142b; Il Liber ordinarius della Chiesa padovana, cit., p. CXXIV-CXXV.

ot PdE57, 143f; Ibid., p. CXXV.

2 V. GALLESE, U. MoRrELL1, Cosa significa essere umani? Corpo, cervello e relazione per vivere
nel presente, Raffaello Cortina, Milano 2024, pp. 187; 199-206.



Giovanni Ibba
Istituto Superiore di Scienze Religiose della Toscana

Le origini dell’Inferno e del Paradiso nel Giudaismo
del Secondo Tempio

Come avviene in alcune scene dei dipinti di Giotto, derivanti da testi come il pro-
tovangelo di Giacomo, la credenza dell’Inferno e del Paradiso proviene prevalente-
mente da opere che non sono state incluse nel canone biblico. Questo intervento
spiega la nascita del mondo dell’Aldila come luogo di dannazione o di premio a
partire dall’ebraismo antico, in particolare attingendo notizie da quella letteratura,
soprattutto quella legata al personaggio pre-diluviano Enoc, che una volta era de-
finita apocrifa. Ci fu, si puo dire, un processo parallelo nella formazione delle due
credenze, quella dell’anima e quello dell’Aldila.

Parole chiave: Giotto, Ebraismo, Enoc, Secondo Tempio

Note introduttive

La credenza dell’Inferno e del Paradiso é testimoniata da opere che non
sono state incluse nel canone biblico ebraico che, secondo molti storici, &
stato fissato nel II secolo d.C., pure se rimangono dubbi su questa datazione.
Il presente intervento vuole mostrare, anche se brevemente, quando e come,
durante una parte della storia ebraica, il Giudaismo del Secondo Tempio — un
tempo che gli storici fanno iniziare dal VI secolo a.C e terminare agli albo-



90

Giovanni Ibba

ri del II sec. d.C. — , nasce la concezione di una vita oltre la morte assieme
all’idea di un Aldila. Nel Giudaismo del Secondo Tempio va inclusa anche la
nascita, la predicazione e la morte di Gesu, la formazione dei gruppi che lo
hanno seguito e la composizione dei testi che poi saranno inseriti nel Nuovo
Testamento, espressione, questa, derivata da una particolare e problematica
teologia, il cui prototipo & presente nella Lettera agli Ebrei e che verra utiliz-
zata e rafforzata nei secoli successivi alla sua composizione. E a partire dal
IV-III secolo a.C. che si produsse, in ambito giudaico-palestinese, la conce-
zione di un qualcosa che rimane dopo la morte. In particolare, la credenza di
un luogo di pena eterna si ebbe per garantire una punizione ai malvagi che,
spesso, come accade ancora oggi, rimanevano impuniti nonostante i loro
delitti. In origine, fra coloro che subirono questa condanna, perché ritenuti
responsabili del male nel mondo, ci furono anche degli angeli che, a causa del
loro peccato, avevano fatto precipitare I'umanita e il mondo nell’ingiustizia.
Queste notizie si trovano nella letteratura che una volta era indicata come
“apocrifa”, un insieme di opere il cui elenco puo variare in base al riconosci-
mento o meno di alcune di esse come Scrittura, attribuite a patriarchi biblici
e che, per questo, sono chiamate anche pseudoepigrafe!. Come si vedra, noto
fu il patriarca prediluviano Enoc (cfr. Gen 5,18-24), autore e personaggio
principale di alcune importanti opere definite per tale motivo “enochiche”.

La credenza di un Inferno dove i malvagi dovranno andare dopo la morte
coincise con la credenza di uno spirito immortale o, in parole a noi piu vi-
cine, di un’anima. Ci fu, si puo dire, un processo parallelo nella formazione
delle due credenze, dell’anima e dell’Aldila come luogo di dannazione o di
premio, anche se in un modo non lineare e non del tutto chiaro.

Il Libro dei Vigilanti

La concezione di un luogo dove le anime dei defunti dovranno andare fu
presente in molte culture antiche, come I’Egitto, ma nel pensiero ebraico &
entrato, in base alle fonti a disposizione, da una certa epoca in poi. Prima di
allora, come mostrano molti testi biblici, si credeva solo alla vita sulla terra:
si nasce, si muore. Si parla di sceol (cf. per es. Gen 37,35; 42,38; Nm 16,30),
ma per indicare di fatto la fossa dove il defunto rimane in uno stato larvale,

! Tutte le citazioni dei testi apocrifi presenti in questo contributo sono tratte da: Apocrifi

dell’Antico Testamento, a cura di P. Sacchi, voll. I-II, UTET, Torino 1989. Per il Libro delle
Parabole di Enoc, invece, sono riprese da S. CHIALA, Libro delle parabole di Enoc, Paideia,
Brescia 1997.



Le origini dell'Inferno e del Paradiso nel Giudaismo del Secondo Tempio

senza possibilita di un qualsiasi cambiamento. Fra le maggiori benedizioni
c’era quella di morire «sazio di giorni» (cf. Gb 42,17). Tra il IV e il IIl secolo
a.C. compare per la prima volta I'idea di un luogo dove si va dopo morti.
Si ha questo elemento di novita in un’opera che appartiene alla letteratura
enochica, titolato Libro dei Vigilanti. Il libro racconta che un gruppo di ange-
li, chiamati Vigilanti, presi dalla bellezza delle donne, decidono, ben consci
della gravita del loro gesto, di abbandonare il cielo per unirsi ad esse. Da
questa unione nacquero esseri mostruosi (nefilim tradotto in greco con gig-
antes, giganti; cf. Gen 6,1-4). Questi esseri, alti tremila cubiti, cominciarono
a distruggere tutto. Oltre a questo, gli angeli insegnarono all’'umanita varie
cose, come la tecnologia e le scienze, provocando cosi ogni male nel mondo
(8,2). Dio allora decreto, dopo una preghiera fatta dalle «anime dei morti»
(9,10), che gli angeli ribelli fossero rinchiusi sotto terra per settanta gene-
razioni (10,12) nel deserto di Dudael (10,4), dove resteranno fino al giorno
del Grande Giudizio, quando saranno gettati nel fuoco eterno (10,4-6). Nel
testo risulta evidente che, dunque, esiste ’'anima sia dei defunti (9,10) sia dei
giganti morti (15,8; 16,1), perché, come si legge, € cio che rimane di essi dopo
la loro morte. Aggiungo qui che da questa idea dello spirito dei giganti che
permane dopo la loro morte si sviluppera una tradizione che riguardo gli
spiriti impuri, tradizione che ¢ testimoniata bene da un testo del II sec. a.C.,
Giubilei, e che si ritrovera anche nei Vangeli, per esempio nell’esorcismo che
Gesu compie a Cafarnao (cf. Mc 1,23-26). Nel Libro dei Vigilanti leggiamo di
un Inferno per gli angeli ribelli (10,13) fatto di fuoco, dove bruceranno per
Peternita. Si legge ugualmente di un luogo infernale (19,2) dove andranno le
donne che hanno peccato con gli angeli. Si parla infine di un giorno in cui i
giusti vivranno nella pace e rettitudine (10,17-22) e la terra sara purificata da
ogni peccato e impurita. Il Paradiso sembra quello descritto brevemente nel
capitolo 11:

Ed allora io apriro gli scrigni benedizioni che sono nei cieli per farle scendere

sulla terra, sulle opere e sulle fatiche dei figli dell'uomo. Pace e rettitudine

saranno, riunite in tutti i giorni del mondo e per tutte le generazioni del
mondo.

Libro dei Sogni e Giubilei

Questi elementi presenti nel Libro dei Vigilanti verranno ripresi in molta
altra letteratura. Nel Libro dei Sogni (90,23), scritto appena dopo Daniele, nel
II sec. a.C., e appartenente anch’esso alla letteratura enochica, si parla di un

91



92

Giovanni Ibba

luogo della condanna (un abisso di fuoco) ove verranno gettati gli angeli
ribelli e i re della terra, indicati come i «settanta pastori». Anche in Giubilei
si parla delle pene che subiranno i malvagi (7,29; cf. 22,22):
E non sopravvivera alcuno che mangi e sparga sangue sulla terra e non
gli rimarra né discendenza né posterita viva sotto il cielo poiché andranno

all'inferno e nel luogo della pena infernale, scenderanno nell’oscurita
dell’abisso.

Meno chiara ¢ la sorte delle anime dei giusti, della quale non si tratta mai
in maniera esplicita. Si dice che le anime dei giusti vivranno in una caverna
in attesa del grande giudizio e al riparo dal maligno, ma ancora non uniti a
Dio. Si puo ipotizzare che 'autore di Giubilei pensasse che le anime dei giusti
divenissero angeli del cielo, perché (23,26) vengono definiti come «santi»
accanto agli «angeli del volto». Tuttavia, ¢ anche possibile che questi santi
siano quelli che vengono indicati nello stesso libro (6,11), dove si parla del
patto sul Sinai in riferimento principalmente a Esodo 20,1-17. Nel concetto
di patto a cui si riferisce Giubilei sono da includere anche tutte le normative
che si trovano in Levitico relative all’idoneita dei fedeli alla presenza di Dio
(«siate santi»). Essere santi significa, per le norme della Torah, in particolare
mediante quelle elencate nel Levitico, essere idonei al sacro. E un patto che
occorre per stare vicino alla gloria di Dio, alla sua sacerta. Esattamente, dice
il testo, come fanno gli angeli. Tutto questo spinge a pensare che il Paradiso
per Giubilei ¢ anch’esso, come per il Libro dei Vigilanti, terrestre; é il ripristi-
no del resto d’Israele sulla terra con il suo culto. In 23,26 si legge che é nata
una generazione di uomini che, rispettando la vera legge, dara avvio a un
processo di santificazione d’Israele, al punto che essa sara simile per santita
al suo creatore (16,26). In questo modo Dio potra realizzare la promessa che
aveva fatto a Mose (1,26) di venire egli stesso ad abitare in mezzo agli uomi-
ni. Questo ¢ dunque il Paradiso per Giubilei, qualunque sia il destino delle
anime subito dopo la morte.

Epistola di Enoc

Nell’Epistola di Enoc (98,1-3), databile al Il e al I secolo a.C., lo spirito dei
peccatori, potenti e ricchi, sara gettato in «spirito, in maledizione, in ucci-
sione e grande poverta nella fornace di fuoco». Si veda al riguardo il Vangelo
secondo Matteo (13,40-43; cf. anche 25,32) quando riporta il discorso di Gesu
sul campo in cui € cresciuta la zizzania:



Le origini dell'Inferno e del Paradiso nel Giudaismo del Secondo Tempio

La mietitura ¢ la fine del mondo e i mietitori sono gli angeli. Come dunque
si raccoglie la zizzania e la si brucia nel fuoco, cosi avverra alla fine del
mondo. 1l Figlio dell'uomo mandera i suoi angeli, i quali raccoglieranno
dal suo regno tutti gli scandali e tutti quelli che commettono iniquita e li
getteranno nella fornace ardente, dove sara pianto e stridore di denti. Allora
i giusti splenderanno come il sole nel regno del Padre loro. Chi ha orecchi,
ascolti!

In genere nei commentari viene spiegata la fornace ardente di cui parla
Gesu come un riferimento all’episodio narrato nel terzo capitolo del libro di
Daniele, in cui il re Nabucodonosor decreta che avrebbe fatto gettare in una
fornace ardente (3,6) coloro che non avessero adorato un idolo da lui costrui-
to, ma € un accostamento che non puo essere considerato efficace. Il discorso
di Gesu fa appello alla letteratura apocrifa di cui si sta trattando. Si ricordi
che al suo tempo non esisteva il canone, la Bibbia, e che c’erano testi proba-
bilmente considerati come Scrittura tra quelli che sono stati poi definiti come
apocrifi. Oppure, si legga, riguardo alla seconda morte, I’ Apocalisse (21,8):

Ma per i vili e gli increduli, gli abietti e gli omicidi, gli immorali, i maghi,
gli idolatri e per tutti i mentitori é riservato lo stagno ardente di fuoco e di
zolfo. Questa é la seconda morte.

Sempre nel Vangelo secondo Matteo (18,9) si legge di una Gehenna di
fuoco dove verranno gettati coloro che compiono scandalo verso i piccoli
(cf. Mc 9,47-48). Nell’Epistola di Enoc si trova anche quanto segue (99,11):
«Guai a voi che estendete il male al vostro compagno, poiché sarete distrutti
nell’inferno». La convinzione degli arroganti che dopo la morte non accadra
nulla nonostante il male commesso, viene espressa bene nella stessa Epistola
(102,6-):

E, quando morrete, i peccatori diranno di voi: i giusti sono morti come
siamo morti noi. Quale ¢ il loro vantaggio derivante dalle loro azioni? Ecco,

sono morti, come noi, nel dolore e nella tenebra e in che, essi, sono migliori
di noi? Ormai siamo eguali!

Nello stesso capitolo, poco prima, il testo esortava cosi (102,4-6):

Voi, anime dei giusti, non abbiate paura, ma sperate nel giorno della vostra
morte nella giustizia. E non addoloratevi perché la vostra anima € scesa, con
sofferenza, agli inferi nella grande afflizione, in grida di dolore e gemiti, e
perché il vostro corpo non ha ricevuto, nella vostra vita, secondo la vostra
bonta.

Infatti (103,3), «tutto il bello, la gioia e I’onore spetta a loro e che é stato
scritto, per gli spiriti di coloro che sono morti in giustizia e gran bene». E
poi (103,5):

93



94

Giovanni Ibba

Guai a voi, peccatori, quando morreste nel vostro peccato e quando quelli
che sono come voi diranno, a vostro proposito: «Sono beati, i peccatori,
hanno visto tutti i loro giorni. Adesso sono morti bene e in ricchezza, e non
hanno visto guerre e pericoli durante la loro vita; sono morti in gloria e,
durante la loro vita, non é stato fatto, per essi, alcun giudizio». Sapete che si
faranno scendere le loro anime agli inferi e che esse diverranno misere e la
loro afflizione sara grande?

Per 'autore dell’Epistola di Enoc la questione dell’ingiustizia nel mondo
é cosi centrale da far considerare impossibile credere che con la morte dopo
non accadra nulla. La fine degli empi non puo che essere quella che descrive,
I'Inferno, mentre per i giusti dovra esserci una ricompensa. Si avverte, in
queste righe, un vero e proprio sentimento d’indignazione rispetto alla pre-
potenza dei potenti e dei ricchi, un’indignazione di cui si avverte la presenza
anche in molti altri scritti, soprattutto a partire dal II secolo a.C. e che sara
centrale in particolare nel Vangelo secondo Luca, come si legge, per esempio,
in un discorso di Gesu (Lc 6,24-25a): «Ma guai a voi ricchi, poiché ricevete
(gia) la vostra consolazione! Guai a voi che adesso siete sazi, poiché avrete
fame!» (Cf. Ap 18, 1b-3; 18,7-23).

Libro delle Parabole di Enoc e il Libro dei Segreti di Enoc

Un altro testo fondamentale per capire ’evoluzione dell’idea dell’Inferno

é il Libro delle Parabole, testo cronologicamente precedente all’epoca in cui

visse Gesu, la cui datazione oscilla tra il 50 a.C. e gli inizi del I sec. d.C. In esso

si parla (95,1s) del destino di coloro che rinnegano il nome del Signore. Nello

stesso testo (54,1-3; cf. anche 56,1-4) viene descritto il profondo burrone dove

verranno gettati re e potenti. Nel cap. 56 (r. 8) si legge che un giorno I'Inferno

aprira la sua bocca e inghiottira tutti i peccatori, lasciando gli eletti (cf. 63,8-
11). E, nel cap. 48 (linee 8-10), si trova che:

[...] in quel tempo i re della terra e i forti che dominano sulla terra, a causa

dell’opera delle loro mani, staranno col volto basso poiché nel giorno della

loro angustia e del loro tormento non salveranno se stessi. Li mettero nelle

mani dei miei eletti [...]. Nel giorno del loro tormento ci sara quiete sulla

terra: cadranno davanti a essi, non si alzeranno e non ci sara chi li prenda

per mano e li faccia alzare, poiché hanno rinnegato il Signore degli spiriti e
il suo Messia.

Inoltre (50,1), spiega che un giorno «la terra e I'Inferno restituiranno
quello che é stato loro affidato». Questa immagine si trova simile nel libro



Le origini dell'Inferno e del Paradiso nel Giudaismo del Secondo Tempio

dell’Apocalisse (20,13), che € della fine del I secolo d.C.: «la morte e gli inferi
resero i morti da loro custoditi».

Un altro testo interessante per il tema é Libro dei Segreti di Enoc, giuntoci
solo attraverso una traduzione in paleoslavo e il cui testo originale ¢ databile
al I sec. d.C. Quest’opera racconta un viaggio di Enoc al cielo, da dove vede
I'Inferno e il Paradiso. Riguardo al Paradiso, il testo racconta (8,1-9,1) che gli
angeli:

[...] mipresero dila (¢ lo stesso patriarca che narra) e mi innalzarono al terzo
cielo e mi posero in mezzo al Paradiso. Questo luogo ¢ d’'una belta d’aspetto
che non si puo sapere: ogni albero & ben fiorito, ogni frutto maturo, ogni
cibo & sempre in abbondanza, ogni soffio olezzante. Quattro fiumi scorrono
(cf. Gen 2,10-14) con corso tranquillo accanto a ogni giardino che produce
ogni specie buona per il nutrimento. C’e I’albero della vita (cf. Gen 2,9) in
questo luogo nel quale il Signore si riposa quando entra nel Paradiso.

Di fronte a tutta questa magnificenza Enoc esprime la sua meraviglia e
gli angeli guida gli spiegano:

Questo luogo, Enoc, € preparato per i giusti che soffrono avversita nella
loro vita, affliggono le loro anime, [...] danno pane agli affamati, coprono
gli ignudi con una veste, rialzano il caduto, aiutano gli offesi [...]. Per loro &
preparato questo luogo in eredita eterna.

Anche I'Inferno ¢ in cielo come il Paradiso, anzi, nello stesso terzo cielo.
Silegge (10,1-6):

Quegli uomini (gli angeli guida) mi alzarono di 1a e mi sollevarono nel
settentrione del cielo e la mi mostrarono un luogo assai terribile. In quel
luogo c’¢ ogni tormento e supplizio, tenebre e caligine e la non c’e luce, ma
un fuoco oscuro che si riaccende continuamente e un fiume di fuoco che
avanza contro tutto questo luogo, c’¢ freddo e gelo, prigioni e angeli cattivi
e crudeli che portano un’arma e tormentano senza pieta.

Di fronte alla reazione di Enoc davanti a questo spettacolo terribile, gli
angeli gli dicono:

Questo luogo, Enoc, ¢ preparato per gli empi che compiono cose sacrileghe
sulla terra [...] che rubano segretamente le anime degli uomini [...], che con
I'ingiustizia si arricchiscono delle proprieta altrui, che hanno fatto morire
di fame laffamato pur potendo saziarlo, e, pur potendo vestirli, hanno
spogliato quelli che erano nudi; che non hanno riconosciuto il loro creatore,
ma hanno adorato déi vani, costruendone le immagini e adorando 1'opera
delle loro mani. A tutti questi & preparato questo luogo in possesso eterno.

95



96

Giovanni Ibba

Quarto Libro di Ezra

Infine, per completare il quadro, presento un ultimo testo, stavolta della
fine del I secolo d.C. Si tratta del Quarto Libro di Ezra, che ha avuto molta
fortuna presso le chiese cristiane. In questo vasto libro si parla (6,35-9,25) di
un’eta futura segnata dall’avvento del messia che regnera per 400 anni. Poi
morira insieme a tutti gli uomini. Seguiranno sette giorni di silenzio «come
all’inizio primordiale» (7,30), dopodiché i corpi risorgeranno, e avra luogo il
giudizio finale, che destinera le persone al premio e alla pena eterne. Si legge
(7,29-35):

[...] accadra che muoia il mio servo il Messia, e tutti coloro in cui & respiro
d’uomo; il mondo tornera al suo antico silenzio per sette giorni come
all’inizio primordiale, in modo che nessuno venga dimenticato, e dopo
sette giorni accadra che I'eta non ancora sveglia si destera, e perira quella
corruttibile; la terra restituira coloro che dormono in essa, la polvere
coloro che vi abitano in silenzio, i depositi le anime che sono state loro
affidate, e si rivelera I’Altissimo sul trono del giudizio; verra la fine, passera
la misericordia, si allontanera la compassione, si ritirera la tolleranza, e
restera solo il giudizio, si ergera la verita, prendera vigore la fede; seguira la
ricompensa, verra mostrata la retribuzione, si desteranno le giuste azioni, e
quelle ingiuste non dormiranno.

In questo momento escatologico, allora, riporta il Quarto Libro di Ezra
(7,36), «apparira la fossa dei tormenti [...]; si mostrera il forno della Gehen-
na, e, di contro, il Paradiso delle delizie». Dio, allora, parlera a tutte le popo-
lazioni resuscitate dalla morte e le collochera nell’Inferno e nel Paradiso in
base alle opere che hanno compiuto (7,37-38). Questo testo, infine, come si &
visto, a differenza degli altri citati fino ad ora, parla di resurrezione in modo
esplicito, per cui saranno le persone in carne e ossa ad essere destinati a una
parte o all’altra.



Andrea Grillo
Pontificio Ateneo S. Anselmo e Liturgia - Roma
Istituto di Liturgia Pastorale Santa Giustina - Padova

Immagini del Giudizio e figure del presente ecclesiale
(medievale e attuale).
Le (diverse) azioni rituali come sfondo presupposto

La Chiesa e le immagini stanno in una relazione complessa: la rappresentazione di
Dio, divenuta possibile mediante I'incarnazione del Figlio, «icona del Dio invisibile»
(Col 1,15), si complica oltremodo nel momento in cui vogliamo dar figura al futuro.
Quando il Figlio, immagine del Padre, parla per immagini, il futuro dell’'uomo assu-
me varie figure: il giudizio, il banchetto, ’assemblea, il canto, la contemplazione, il
dolore, il fuoco. Queste immagini stanno in equilibrio tra escatologia e apocalittica.
La questione che affrontiamo, di fronte alle grandi forme, & questa: di che cosa ci par-
lano? Del futuro o del presente? Che cosa ¢ decisivo? O, meglio, su che cosa siamo
giudicati? Due contesti (battistero e cappella) inducono diverse rappresentazioni,
diverse forme di chiesa e diverse prospettive morali. Ci insegnano anche un plurali-
smo che i cattolici contemporanei spesso hanno dimenticato.

Parole chiave: escatologia. apocalittica, giudizio, Dante

«Né creator né creatura mai»,
comincio el, «figliuol, fu sanza amore,
o naturale o d’animo; e tu ’l sai

Lo naturale € sempre sanza errore,

ma l’altro puote errar per malo obietto
o per troppo o per poco di vigore.»

DANTE ALIGHIERIL, Purgatorio, XVII, 91-96



98

Andrea Grillo

La Chiesa e le immagini stanno in una relazione complessa: la rappresen-
tazione del Dio unvorstellbar, «irrappresentabile» che abita «una luce inac-
cessibile» (1Tm 6,16) é divenuta infine possibile, quasi desiderabile, median-
te I'incarnazione del Figlio, «icona del Dio invisibile» (Col 1,15). Questo dato
sorprendente, ossia il manifestarsi della «forma visibile della grazia invisibi-
le», gia di per sé tutt’altro che pacifico, si complica oltremodo nel momento
in cui vogliamo dar figura al futuro (o a quello che pensiamo come futuro).
Ossia quando il Figlio, come immagine del Padre, parla per immagini di cio
che “arriva”, che “avviene”, che “incombe”, che si “presenta”, o “si manifesta”
alla fine o con la fine, con la morte, 0 come compimento dell’'uomo e del
mondo. Il futuro dell’uomo (del singolo/a e di tutti gli uomini e donne) assu-
me varie figure: é giudizio, &€ banchetto, &€ assemblea, canto, contemplazione,
ma anche dolore, «stridor di denti» e fuoco.

Tutte queste immagini stanno in equilibrio tra escatologia e apocalittica,
tra il compiersi definitivo del disegno di Dio sull’'uomo in Cristo e le figure
con cui la “rivelazione-apocalisse” da forma a tale futuro che irrompe nella
storia, portandola alla sua fine e al suo fine. La questione che vorrei affron-
tare, di fronte alle grandi forme di interpretazione pittorica della tradizione
che oggi consideriamo, & proprio questa: di che cosa ci parlano? Anzitutto ci
chiediamo: quelle immagini parlano del futuro o del presente? E che cosa ¢
decisivo, nel presente? O, per dirlo ancor meglio, su che cosa saremo giudi-
cati o ci si consentira di ritrovarci e riconoscerci riconosciuti, al compimento
della nostra vita e della vita di tutti? Due contesti vanno anzitutto accurata-
mente distinti per la «funzione rituale» a cui sono destinati: un battistero &
progettato e dipinto per atti puntuali e definitivi come battesimo e cresima,
mentre una cappella ¢ destinata ad atti ripetitivi, che ritornano con un certo
ritmo quotidiano o settimanale nel tempo, come sono eucaristia e liturgia
delle ore. Essi inducono, proprio per la destinazione cui sono orientati, di-
verse rappresentazioni della fede, diverse forme di percezione della Chiesa
e diverse prospettive morali. Ci insegnano anche un pluralismo di letture e
di interpretazioni, che i cattolici contemporanei spesso hanno dimenticato e
che il tardo Medioevo sapeva gestire con una liberta e una varieta che a noi
é diventata quasi sconosciuta, oltre che sospetta.

Provo ad inoltrarmi brevemente in quattro punti chiave della questione
che ho cercato qui di anticipare, ai quali faro seguire una breve conclusione.
Si tratta di quattro piccoli sguardi trasversali non solo su questi due grandi

! L’espressione, che viene introdotta da Berengario e poi ripresa da Pietro Lombardo e dalla
sua scuola, si trova originariamente in Agostino, Lettera 105, 3, 12.



Immagini del Giudizio e figure del presente ecclesiale (medievale e attuale)

cicli affrescati nella Cappella degli Scrovegni e nel Battistero della Cattedrale
di Padova, ma anche su noi che li guardiamo e su come li guardiamo.

Che cosa fanno le immagini? “rappresentano”, “presentano” o
“entrano in un’azione”?

Le immagini, diciamo noi, “rap-presentano”. In realta “presentano”, ren-
dono presente, mettono in atto, entrano in azione: parlando del passato al
presente dello sguardo, modificano il presente e il modo di guardarlo. Questo
non & sorprendente, o meglio, & pit sorprendente per noi che non per gli
uomini del Tardo Medioevo, che hanno progettato e realizzato questi mo-
numenti. Se & giusto leggere queste rappresentazioni in rapporto alle fonti
letterarie a cui attingono, altrettanto giusto € ricordare quello che un grande
biblista come Paul Beauchamp annotava con acume in un suo scritto pieno
di sapienza: «la verita delle Scritture non sta dietro di esse, ma davanti ad
esse»”. Questa consapevolezza ha 'effetto di sorprenderci: perché significa
non solo che le immagini rappresentano quello che i testi dicono, ma che le
immagini dipinte in questi due luoghi diventano nuove ermeneutiche del-
le Scritture, le aprono a significati ulteriori. Questa funzione dinamica delle
immagini, perd, non ¢ “in sé”, in quanto esse sono pure raffigurazioni del
testo sacro, ma sta “per altro”, si pone in rapporto ad azioni, che 'immagine
anticipa, accompagna e interpreta: le immagini sono dunque anche azioni
parallele e correlate rispetto alle azioni che si compiono in un battistero e
in una cappella. In un certo senso sono, allo stesso tempo, azioni pittoriche
che interpretano azioni rituali e azioni pittoriche che vengono interpretate
dalle azioni rituali. L’idea che di fronte a queste pareti, o sotto queste volte,
ci sia un uomo-donna che contempla un’opera d’arte sta ai limiti di cio che
in quelle raffigurazioni viene inteso. La fruizione dell’opera d’arte ¢ diversa
se il soggetto & pensato libero dall’azione o in azione®. Ma ¢é certo che una
correlazione strutturale tra immagini e azione rituale implica una ripresa
della fulminante intuizione con cui Walter Benjamin leggeva la storia del

2 P. BEAUCHAMP, Stili di compimento. Lo Spirito e la lettera nelle Scritture, Assisi, Cittadella
2007, 22.

* Qui vorrei solo accennare al fatto che la “museificazione” dei luoghi di culto & una forma di
rispetto, ma anche una forma di “dispetto” alla tradizione: mutando la funzione del luogo (da
luogo di culto a museo), muta anche il significato delle immagini. Non solo gli Scrovegni, ma
questo vale anche per il Duomo di Milano o Notre Dame di Parigi, nella misura in cui vengono
fruiti non piu in rapporto alla azione di culto, ma come museo da visitare. Per una accurata
ricostruzione della questione rimando a G. ZANcHI, Farsi un’immagine. Storia cristiana e
cultura visuale, Queriniana, Brescia, 2024.

99



100

Andrea Grillo

concetto di opera d’arte, quando affermava: «Il modo originario di artico-
lazione dell’opera d’arte dentro il contesto della tradizione trovava la sua
espressione nel culto»*.

Due luoghi e due immaginari diversi: conversione di vita e
elaborazione del culto

Le azioni che si compiono nei due luoghi sono dunque profondamente
diverse. Ed € per questo giustificato il fatto che anche le immagini siano
pensate diversamente, in rapporto alle azioni che vi si compiono. Per ca-
pire questa differenza qui tutti noi siamo segnati da una sorta di “tara” o di
“handicap”, dovuto allo sviluppo tardo-moderno della percezione dell’opera
d’arte nel “museo”. Come diceva Paul Valéry: «Non amo eccessivamente i
musei»’. L’idea di museo libera il soggetto dall’azione e lo mette di fronte
ad un’opera che parla “fuori contesto”, nei termini di “opera pura™. Non ci
sono qui opere pure, ma grandi interpretazioni in un contesto di un’azione
liturgica ecclesiale, in un gioco di istituzioni, di committenze, di prospettive
e di corrispondenze che abbiamo ascoltato negli altri interventi di questo
incontro di studio. Il pericolo, al quale ci esponiamo oggi in modo molto pit
forte rispetto a 300 0 600 anni fa, & quello di identificare la verita di un’imma-
gine in un passato autorevole, che invece assume il suo significato soltanto
a partire dalla sua funzione in rapporto al presente. Se guardiamo all’opera
di Giotto e di Giusto de’ Menabuoi con questo approccio museale, perdiamo
la sua correlazione con I’azione rituale al cui servizio 'immagine svolge la
propria funzione artistica. Voglio precisarlo meglio: non si tratta di conside-
rare uno sfondo rappresentativo per un’esperienza religiosa, un ornamento
di fondo che assume una sorta di autonomia, ma di istituire, artisticamente,
tra azioni diverse, una correlazione che diventa parte costitutiva di questa
esperienza di culto. Questo rapporto tra le immagini (come azioni) e I'azio-
ne rituale (come immagine) diventa decisivo anche per fornire un’adeguata
comprensione del senso di cio che stiamo considerando. La pretesa di isolare
la rappresentazione dall’azione é il principio di una comprensione autono-
ma dell’arte, che rimuove 'immagine dal contesto: qui si pone un problema

* W. BENJAMIN, L’opera d’arte nell’epoca della sua riproducibilita tecnica, Torino, Einaudi,

2000, p. 26.
5 Eil noto incipit di P. VALERY, Il problema dei musei, in IDEM, Scritti sull’arte, Parma, Guanda,
1984, pp. 112-115, qui p.112.

¢ La “visita al museo” o la “celebrazione del culto” non impedisce oggi di usare per gli oggetti
esposti il linguaggio cultuale e per le suppellettili liturgiche il linguaggio degli antiquari.



Immagini del Giudizio e figure del presente ecclesiale (medievale e attuale)

ermeneutico decisivo, anche per offrire un’interpretazione convincente dei
capolavori che stiamo considerando.

Escatologia e apocalittica: la fine, il compimento e ’Aldila

Le figure del compimento sono legate al tema dei “novissimi”, delle “cose
ultime”, che stanno “oltre la morte”. Ma nella morte del Signore noi abbiamo
tanto il battesimo quanto I’eucaristia: dal costato del crocifisso 'acqua e il
sangue scendono sulla Chiesa. Per questo la comunione dei santi e il giudizio
finale fanno parte delle azioni per le quali sono stati costruiti questi edifici.
Nella morte diventano problematiche tutte le categorie della vita: anzitutto
lo spazio e il tempo. L’escatologia, il compimento del tempo, si nutre di figu-
re temporali, di quelle che chiamiamo “apocalissi”, immagini del compimen-
to che attingono a piene mani al presente. L’uomo, la donna, come nefesh, da
intendersi come «carne», ma ancora meglio come «gola» e come «bocca»,
e il soggetto finito, sottoposto al bisogno della fame, della sete, dell’aria da
respirare. L’'umano dipende da questi bisogni primari. Uomo e donna sono
sempre soggetti di bisogno e di desiderio. Il desiderio di cibo €& la forma pri-
maria di “bisogno”, cui corrisponde virtu e vizio al suo grado piu elementare.
Mangiare da soli e mangiare con altri diventa luogo di verita e di tentazione.
Questo vale per il Primo Testamento come per il Nuovo. Come il primo Ada-
mo disobbedisce nel pasto, nel pasto obbedisce il nuovo Adamo. Per questo
Iimmaginario del pasto € luogo di tentazione e di compimento. Per questo
le pratiche di pasto sono “originarie” rispetto alla dinamica grazia-peccato:
perché pescano nel primo bisogno, il primo ad essere simbolizzato e il primo
a diventare anche diabolico. Nel mangiare ci uniamo o ci separiamo da noi
stessi, dal prossimo e da Dio. Tutti gli altri bisogni e desideri riposano su
questo punto originario, che ha subito insieme al desiderio sessuale, le sim-
boliche piu elaborate. Per questo € interessante vedere come i nostri dipinti
rielaborano questo dato elementare.

II tema e l'immaginario del “giudizio”: siamo giudicati sul
riconoscimento dell’altro nei suoi bisogni primari

Alla fine siamo giudicati, ma su che cosa verte il giudizio? Noi rispondia-
mo di solito: sul comportamento morale, sulla coerenza tra vita e norma. Ma
qual ¢ il comportamento che viene considerato? Nei due racconti fondamen-

101



102

Andrea Grillo

tali del giudizio (in Matteo e in Luca) vediamo raffigurate due scene molto
simili, che ruotano intorno a bisogni elementari da riconoscere nell’altro:

- in Mt 25 si presenta quello che chiamiamo giudizio universale, nel quale
emerge la parola «avevo fame e mi avete dato da mangiare»

- in Lc 16, 19-31 si racconta invece del ricco epulone e di Lazzaro che
mangia le briciole cadute dalla tavola nell’indifferenza...

Al centro di entrambe le scene sta il bisogno di mangiare riconosciuto
o0 non riconosciuto: ’azione fondamentale, su cui verte il giudizio & 'amore
che si manifesta nel “prendersi cura” della fame, della sete, della nudita, della
malattia e della prigionia dell’altro, nel quale si incontra la “figura di Cristo”.
Il povero é presenza riconosciuta o ignorata del Signore.

L’elaborazione classica di questa apertura non avviene sui comandamen-
ti, ma sui vizi capitali, ossia su superbia, invidia, ira, accidia, avarizia, gola
e lussuria. Al centro sta il soggetto, mentre nell’elaborazione sui comanda-
menti al centro sta la relazione. E interessante che nella Cappella degli Scro-
vegni I’elenco dei vizi e delle virtu segua un ordine diverso da quello classico.
Eccolo, con una visione duale del rapporto tra virtu e vizi:

Prudenza - Stoltezza
Fortezza — Incostanza
Temperanza - Ira
Giustizia - Ingiustizia
Fede - Infedelta

Carita — Invidia
Speranza - Disperazione

11 bisogno-desiderio, come messa alla prova dell’'umano, é 'orizzonte di
senso. Nei due modelli di giudizio, proposti da Giotto e da Giusto, in con-
testi rituali diversi, siamo giudicati sul “mangiare”, ossia sulla cura per il
mangiare altrui. La comunione dei santi assume il modello del raduno e del
banchetto. La forma della condanna accade nel “mancato riconoscimento del
Signore” nel povero. Questo vale per il racconto di Matteo come per quello
di Luca, come fonti bibliche delle rappresentazioni. E il Signore Risorto la
vera figura del compimento. Ed é I'immagine, 'icona centrale, sia in Giusto
sia in Giotto. Domina al centro del Paradiso di Giusto e domina al centro del
discernimento tra Cielo dei giusti e Inferno dei dannati nella parete di Giotto.

La questione finale é la seguente: la movimentata rappresentazione giot-
tesca ci parla della Salvezza in rapporto al Signore con un giudizio che ri-
guarda che cosa? L’apertura alla relazione di cura contrasta con l'indifferen-
za di una autosufficienza del godimento senza relazione? Bisogno “carnale” e
“pasto” sono prossimi: la sapienza del mangiare e/o digiunare per il soggetto



Immagini del Giudizio e figure del presente ecclesiale (medievale e attuale)

corrisponde alla “cura per il pasto altrui”. Questa differenza di sguardo, que-
sta “non indifferenza all’altro” pone all’escatologia un destino “non autorefe-
renziale” o di “cura per l'altro”. In fondo al cuore del Risorto sta I'identifica-
zione del fatto che “la piu grande cura di sé sta nel prendersi cura dell’altro”.
In questo senso la virtu consiste nel diventare uomini e donne “per il pros-
simo” e “per Dio”, nel dimenticare se stessi e vivere per il Signore e per il
prossimo. Donarsi per I’altro prossimo e per ’Altro Dio € la forma normale
della sequela del Risorto, alla quale siamo introdotti nella soglia battesimale
e nella ripetizione eucaristica. Solo in questo “essere per” il Risorto risulta
riconosciuto. Altrimenti resta irriconoscibile, anche all’ascesi piu profonda.
Un’esteriorizzazione della pena € la memoria della radice “altra” della colpa.

Conclusione con Dante

I due capolavori ci mostrano due volti del rapporto della vita cristiana
con il Signore Gesu: quello del rapporto che potremmo definire “digitale”
e quello del rapporto “analogico”. La condivisione netta, diremmo appunto
digitale, con il suo “amore puro”, che assicura la comunione dei santi e che
prende forma nella Chiesa. Per il neofita, che si volge verso Cristo, e verso
la comunione che in Cristo per Cristo e con Cristo inizia a caratterizzarlo, il
cielo é il Paradiso e I'Inferno é allo stesso tempo alle spalle e sotto i piedi. Ma
c’é anche una visione non digitale, bensi analogica dell’amore, che é frutto
di una difficile elaborazione e che mette alla prova il soggetto dopo il batte-
simo. Di qui 'immaginario delle tentazioni che sono il presente proiettato
nel futuro. Bisogni e desideri alla prova del prossimo e di Dio. Queste due
immagini diverse sono appunto le traduzioni della visione digitale e della
visione analogica dell’amore, dell’amore “puro/naturale” e dell’amore “esta-
tico”, “conflittuale” o “d’animo™’.

Proprio nello spazio temporale del XIV secolo, che separa e unisce la
Cappella degli Scrovegni e il Battistero della Cattedrale troviamo il testo che
nella letteratura universale, forse ancor piu delle Scritture, ha dato fama ed
evidenza a Paradiso e Inferno: ovviamente mi riferisco a Dante e alla sua
Commedia, che Boccaccio per primo, negli anni 50 del 300, ha chiamato “di-
vina” e che ci interessa, qui in conclusione, per la “sistematica” con cui pensa
il rapporto tra grazia e peccato, tra salvezza e perdizione. Se, come abbiamo
visto, 'escatologia cristiana si concentra nel “seguire Cristo”, pensandolo

7 Queste distinzioni si leggono, oltre che in Dante, nelle pagine indimenticabili di P.
RousstLoT, Il problema dell’amore nel Medioevo, Morcelliana, Brescia 2007.

103



104

Andrea Grillo

certo come “obbedienza ai comandamenti”, come “coltivazione delle virtu”
e come “contrasto ai vizi”, ultimamente il giudizio prende a proprio oggetto
decisivo I’'amore: quanto un uomo abbiamo vissuto ’amore di Dio e del pros-
simo. L’amore inteso come cura dei “piccoli”, come nutrire, dissetare, vestire,
visitare, prendersi cura. Questo € I"‘amore’ che anche Dante, che sul tema ha
lavorato come pochi altri nella storia letteraria universale, considera come
criterio per la sua Commedia. Leggiamo, nel canto XVII (91-96) del Purgato-
rio, questa straordinaria definizione del “peccato” in termini di “amore”, che
Virgilio spiega pazientemente al Poeta:
«Né creator né creatura mai»,

comincio el, «figlivol, fu sanza amore,
o naturale o d’animo; e tu ’l sai.

Lo naturale & sempre sanza errore,
ma l’altro puote errar per malo obietto
o0 per troppo o per poco di vigore.»

I due luoghi che abbiamo considerato in queste brevi riflessioni annun-
ciano, in Cristo, il compiersi dell’amore di Dio verso I'uomo, che apre all’uo-
mo la via della Salvezza, nella concreta esperienza dell’amore. Al centro del-
le due sale la figura del Crocifisso Risorto diventa criterio di discernimento.
Quell’amore, di cui né creatore né creatura difetta, é il criterio del giudizio.
Possiamo allora dire: saremo giudicati sull’amore, ma ’amore giudica gia
la nostra vita, che vediamo rispecchiata dalle pareti affrescate di questi due
capolavori. La loro autorita interpreta azioni rituali: la soglia di ingresso nel-
la morte del Signore, che da la vita, e la vita ripetuta di relazione con la sua
parola e con il suo corpo e sangue. Per capirle non possiamo guardarle nel
disinteresse e nella distrazione tipica del visitatore di musei, ma nel contesto
di azioni interessate alla Salvezza, come il battesimo e 1’eucaristia. Isolare le
immagini dal loro contesto € un modo di fraintenderle. Il nostro interesse per
le immagini, se & capace di scoprirle come forme dell’azione, sa riferirle ad
un mondo di altre azioni, che non si vedono in quanto affidate alle iniziative
rituali di uomini e donne, ma che si possono riconoscere a loro volta come
immagini, immagini in azione, azioni invisibili, ma presupposte come evi-
denti dalle azioni dipinte.









Fig. 1. Giotto, Giudizio Universale, Inferno, Satana, part., Cappella degli Scrovegni



Fig. 2. Giotto, Giudizio Universale, Inferno, Prostituta morsa da un drago al collo,
part., Cappella degli Scrovegni

Fig. 3. Giotto, Giudizio Universa-
le, Inferno, Giuda impiccato, part.,
Cappella degli Scrovegni



Fig. 4. Limbo, Offiziolo di Francesco da Barberino, f. 69r, collezione privata



Fig. 5. Inferno, Offiziolo di Francesco da Barberino, f. 1561, collezione privata



Fig. 6. Giotto, Nativita di Gesu,
San Giuseppe, part., Cappella
degli Scrovegni

Fig. 7. Giotto, Giudizio Universale, Inferno, Mugnaio, part., Cappella degli
Scrovegni



Fig. 8. Giotto, Giudizio Universale, Cappella degli Scrovegni



Fig. 9. Giotto, Giudizio Universale, Inferno, Dannato circonciso, part., Cappella
degli Scrovegni

Fig. 10. Giotto, Giudizio Universale, Inferno, Diavolo con tenaglia e dannato circon-
ciso, part., Cappella degli Scrovegni






Figg. 11-14. Giotto, Giudizio
Universale, Inferno, Dannati
circoncisi, part., Cappella degli
Scrovegni



Fig. 15. Giotto, Giudizio Universale,
Omino nudo (Adamo) che pare so-

stenere la croce, part., Cappella degli
Scrovegni

Fig. 16. Giotto, Creazione di Adamo,
part., Cappella degli Scrovegni



Fig. 17. Crocifissione con Adamo alla base della croce, Wechselburg, Lettner



Fig. 18. The Cloister Cross, New York, Metropolitan Museum of Art, 2025 © The Metro-
politan Museum of Art/Art Resource/ Scala Firenze e part. di Adamo ed Eva



Fig. 19. Croce della regina Sancha, donata
da Fernando e Sancha, Madrid, Museo Ar-
cqueologico Nacional, e part. di Adamo,
Foto Miguel Angél Martinez Levas

inv. 52.340

Fig. 20. Crocifissione con Adamo che esce dal
sepolcro ai piedi della Croce, Parigi, Musée
du Louvre, inv. O.A. 10.0.16. https://col-
lections.louvre.fr/ark/53355/c1010100725 -
https:// collections.louvre.fr/CGU



Fig. 21. Battistero, esterno



Fig. 22. Battistero, interno

Fig. 23. Cupola dei Profeti, Venezia, Basilica di San Marco



Fig. 24. Giusto de’ Menabuoi, Cupola con i pennacchi, Battistero



Fig. 25. Giusto de’ Menabuoi, Episodi della vita di Cristo e Fina Buzzaccarini presentata da
Giovanni Battista e Giovanni Evangelista alla Vergine con il Bambino seduta in trono e santi,
Battistero



Fig. 26. Giusto de’ Menabuoi, Paradiso, Battistero



Fig. 27. Giusto de’ Menabuoi, Cristo Pantocratore e schiere angeliche, part., Battistero



Figg. 28-31. Giusto de’ Menabuoi, Angeli musicanti, part., Battistero



Figg. 32-33. Giusto de’ Menabuoi, Troni, part., Battistero

Fig. 34. Coppo di Marcovaldo, Cristo in gloria e i nove cori angelici, Fi-
renze, Battistero



Fig. 35. Giusto de’ Menabuoi,
Dominazione, part., Battistero

Fig. 36. Giusto de’ Menabuoi,
Gerarchie angeliche e santi,
part., Battistero



Fig. 38. Cristo in gloria e i nove cori angelici, Vene-
zia, Battistero

Fig. 37. Guariento, Trono, Padova,
Museo Eremitani

Fig. 39. Guariento, Dominazione, Pa-  Fig. 40. Dominazione, part., Venezia, Battistero
dova, Museo Eremitani



Fig. 41. Giusto de’ Menabuoi, Vir-
tu, part., Battistero

Fig. 42. Guariento, Virtu, Museo Eremitani



Fig. 43. Giusto de’ Menabuoi, Potestd, part.,
Battistero

Fig. 44. Guariento, Potesta che tiene alla ca-
tena un demone, Museo Eremitani



Fig. 45. Giusto de’ Menabuoi, Principati, part.,
Battistero

Fig. 46. Giusto de’ Menabuoi, Arcangeli, part., Battistero



Fig. 47. Giusto de’ Menabuoi, Vergine orante, part., Battistero

Fig. 48. Giusto de’ Menabuoi, Fig. 49. Giusto de’ Menabuoi, Santi, part., Battistero
San Ludovico di Tolosa, part.
dell’iscrizione, Battistero



Fig. 50. Giusto de’ Menabuoi, Sant’Antonio abate e san Paolo eremita, part., Battistero

Fig. 51. Giusto de’ Menabuoi, Patriarchi e profeti, ~ Fig. 52. Giusto de’ Menabuoi, Mosé,
part., Battistero part., Battistero



Fig. 53. Giusto de’ Menabuoi, Apostoli, part., Battistero

Fig. 54. Giusto de’ Menabuoi, Dottori della chiesa, papi e vescovi, part., Battistero



Fig. 55. Giusto de’ Menabuoi, Profeti Daniele Fig. 56. Giusto de’ Menabuoi, Santi Cosma e
e Elia, part., Battistero Damiano, part., Battistero

Fig. 57. Giusto de’ Menabuoi, Profeti, donne dell’An- Fig. 58. Giusto de’ Menabuoi, San Ni-
tico Testamento e santi, part., Battistero cola di Bari, part., Battistero



Fig. 59. Giusto de’ Menabuoi, Sante vergini, part., Battistero

Fig. 60. Giusto de’ Menabuoi, Sante mo-
nache, part., Battistero



Fig. 61. Giusto de’ Menabuoi, Santi Daniele, Giustina e Prosdocimo, part., Battistero



Fig. 62. Giusto de’ Menabuoi, Storie della Vergine e di Cristo, Battistero

Fig. 63. Giusto de’ Menabuoi, Visione dalla porta dei canonici, Battistero



Fig. 64. Andriolo de’ Santi e bottega,
Arca di Ubertino da Carrara, Chiesa
degli Eremitani

Fig. 65. Andriolo de’ Santi e bottega,
Arca di Jacopo II da Carrara, Chiesa
degli Eremitani



Fig. 66. Guariento, Incoronazione della Vergine, Chiesa degli Ere-
mitani

Fig. 67. Guariento, Ritratto di Fig. 68. Guariento, Ritratto di
Jacopo II da Carrara, Chiesa Ubertino da Carrara, Chiesa
degli Eremitani degli Eremitani



Fig. 69. Ricostruzione grafica dell’ Incoronazione della Vergine fra Jacopo II e Ubertino da Car-
rara di Guariento

Fig. 70. Andriolo de’ Santi e bottega, Fig. 71. Bonino da Campione, Arca
Arca di Ubertino da Carrara, part., di Jacopo II da Carrara, part., Chie-
Chiesa degli Eremitani sa degli Eremitani



Fig. 72. Guariento,
Arcangeli,  Museo
Eremitani

Fig. 73. Guariento, Principato, Fig. 74. Guariento, Angelo, Museo
Museo Eremitani Eremitani



Fig. 75. Guariento, Serafini,
Museo Eremitani

Fig. 76. Guariento, Cherubino, Museo Eremitani Fig. 77. Guariento, I compagni di Daniele
salvati dalla fornace ardente, part., Accade-
mia Galileiana di Scienze, Lettere ed Arti



Fig. 78. Giotto, Giudizio Universale, Enrico Scrovegni offre il modello della Cappella degli Scro-
vegni a Maria, part., Cappella degli Scrovegni



Fig. 79. Giusto de’ Menabuoi, La nuova Gerusalemme, part., Battistero









Il libro Inferno e Paradiso. La storia bibli-
ca della Salvezza nella Cappella degli
Scrovegni e nel Battistero di Padova for-
nisce chiavi di lettura per due dei cicli
affrescati tra i piu importanti della Sto-
ria dell'arte, dipinti, rispettivamente, da
Giotto e da Giusto de’ Menabuoi. | temi
indagati da storici dell'arte e studiosi di
esegesi biblica e liturgisti conducono a
letture inedite che permettono di rivede-
re dati acquisiti sotto nuovi punti di vista.
I volume, curato da Federica Millozzi,
conservatore museale e responsabile
dell'Ufficio Patrimonio Mondiale del Co-
mune di Padova, che ha seguito l'iter di
candidatura concluso nel 2021 con [i-
scrizione del sito seriale | cicli affresca-
ti del XIV secolo di Padova nella World
Heritage List dellUNESCO, e Giovanna
Valenzano, docente di Storia dell'arte me-
dievale all'Universita di Padova, presenta
i contributi di Chiara Ponchia, Giovanna
Valenzano, Andrea Nante, Zuleika Murat,
Cristina Guarnieri, Nadia Munari, France-
sca Leto, Giovanni Ibba e Andrea Grillo.

978-88-6938-483-7

9ny

88869

25,00 €

37



	_jsqfchcp1mu7
	_mebtm4kffdfk
	Introduzione
	Interventi storico-artistici
	Andrea Grillo
	Giovanni Ibba
	Francesca Leto 
	Zuleika Murat
	Cristina Guarnieri
	Andrea Nante
	Dante e Francesco da Barberino difronte all’Inferno di Giotto
	Giovanna Valenzano

	Nadia Munari


